A propos de la Fraternité

About the Fraternity

Acerca de la Fraternidad

Textes écrits dans le cadre de la revue « La Fraternité » entre 2023 et 2025

Contribuciones de ...

EDUARDO MONTENEGRO

Argentine

PATRICK CHAMBARD

: France

AMGHAR AZEMNI - Algérie

GIORGOS BOUSSOUTAS
THANASSOULAS

Grece

GIORDANO BRUNEAU - France

MILTON ARRIETA-LOPEZ

Bolivie - USA

MARGARITA ROJAS BLANCO

Bolivie

Contributions from...

Contributions de ...

ODILE GRISVER - France

ROBERTO CERTAIN-RUIZ

Colombie

GILLES THERON - France

DAVID ARRIETA-LOPEZ

USA

DANNY KAPLAN - Israél

l : JULIAN REES

Royaume Uni

MATEO SIMOITA

France




Les fondements philosophiques et politiques de la
Fraternité

1. Aristote
e Dans I'Ethique a Nicomaque, il analyse la philia
(amitié civique).
e |l montre qu’un groupe tient par :
o lareconnaissance mutuelle,
o laréciprocité,
o lesoucidu juste.

2. Emmanuel Kant
e Principe fondamental : ne jamais traiter
autrui uniquement comme un moyen.
e Toute fraternité authentique suppose :
o égalité de dignité,

o respect inconditionnel de la personne.

3. Paul Ricoeur
e |l définit la fraternité comme : « vivre avec et
pour autrui dans des institutions justes »
e |larticule:
o relation interpersonnelle,
o structures collectives,
o responsabilité éthique.

4. La Révolution frangaise
e Elle introduit la fraternité comme principe
politique, aux cotés de la liberté et de
I'égalité.

5. Alexis de Tocqueville

e |l observe que I'égalité sans fraternité produit :

o isolement,
o rivalité,
o conformisme.

e llinsiste sur:
o la participation,
o laresponsabilité collective,
o lavigilance face aux pouvoirs
informels.

6. Emile Durkheim
e Il distingue solidarité mécanique / organique.
e Il montre qu’un groupe se désagrége quand :
o les régles sont injustes,
o lareconnaissance disparait,
o les sanctions deviennent arbitraires.

7. Erving Goffman
e |l étudie les micro-violences symboliques :
o humiliations,
o disqualifications,
o invisibilisation.
e Un groupe peut se dire fraternel tout en
détruisant ses membres.

8. Les traditions initiatiques et associatives (sagesse
pratique)
Sans toujours les formaliser, elles ont testé ces criteres
dans la durée :

e confréries,

e compagnonnage,

e sociétés de secours mutuel,

e certaines obédiences initiatiques.
Leur lecon commune :

La fraternité se reconnait moins a ce qui est dit qu’a
ce qui résiste aux crises.



De los caminos insondables de la fraternidad

por Eduardo Montenegro

Hace pocas semanas, una peregrinaciéon de las maximas autoridades de las grandes logias masonicas
masculina y femenina en Chile rindié honores en las tumbas de cinco ex presidentes de esa Republica,
destacando la diversidad politica y cultural del pais y con la intencidn de promover el respeto hacia las figuras
presidenciales y a las ideas que representaron, mas alld de su afiliacién masdnica.

El acontecimiento trae ecos de otros momentos histéricos en los que quedd patentizada la influencia de la
masoneria en situaciones politicas y militares. En Cuba, el coronel espafiol José Ximénez de Sandoval y el
Capitdan General Arsenio Martinez Campos, ambos masones, mostraron respeto hacia el lider
independentista José Marti a pesar de pertenecer a bandos opuestos. En Francia, se sugiere que un acuerdo
masoénico secreto pudo haber influido en la retirada del ejército austriaco en la batalla de Valmy,
contribuyendo al triunfo de los revolucionarios. En la Argentina, se plantea la posibilidad de un pacto
masoénico en la Batalla de Pavdn entre lideres como Urquiza, Mitre y Derqui para apaciguar la guerra civil,
aunque las razones exactas de la retirada de Urquiza siguen siendo inciertas.

Santiago (Chile, 2023)

El 14 de septiembre pasado las maximas autoridades de las grandes logias masculina y femenina de ese pais
llevaron a cabo una peregrinacion a las tumbas de cinco ex presidentes de la Republica, en cuyo transcurso
depositaron flores en las sepulturas de personalidades muy relevantes, pero también muy disimiles, como
Manuel Blanco Encalada, Arturo Alessandri, Pedro Aguirre Cerda, Salvador Allende y Patricio Aylwin.

.~' e

S

W A

A

Autoridades masodnicas chilenas, José Marti, milicias hacia Pavén y batalla de Valmy

«En esta ocasion buscamos representar la diversidad de Chile, ya que cada uno de estos lideres encarné
distintas identidades politicas y culturales, todas significativas para diversos sectores nacionales”, dijo
Sebastian Jans, Gran Maestre de la Gran Logia., a lo que agregd que “a través de esta ofrenda floral, cada

3



asistente ha contribuido de manera simbdlica a promover el respeto no solo hacia las figuras presidenciales,
sino también hacia las ideas que ellos representaron».

«Nuestra intencién no es resaltar la afiliacién masdnica de algunos de ellos -continué diciendo-, sino mas
bien valorar las contribuciones individuales que cada uno hizo en la busqueda sincera de soluciones para los
desafios que enfrentaba el pais, con un profundo sentido de patriotismo y convicciones personales
arraigadas».

Santiago de Cuba (1895)

“Ante el caddver del que fue en vida José Marti (...) suplico a ustedes no vean en el que a nuestra vista est3,
al enemigo, y si al hombre que las luchas de la politica estacionaron ... (frente a nosotros). Desde el instante
gue los espiritus abandonan las materias, el Todopoderoso (...) los acoge con generoso perddén alla en su
seno; y nosotros, al hacernos cargo de la materia abandonada, cesa todo rencor como enemigo, dandole (...)
la cristiana sepultura que los muertos se merecen”. José Ximénez de Sandoval, coronel espafiol.

Estas frases, pronunciadas por el vencedor al ejército de Marti mientras despedia sus restos, fueron
consideradas por algunos cubanos de la época e historiadores como un discurso hipécrita y de tono burlesco.

Se afirma que el tratamiento dado a los despojos mortales de Marti no estuvo sujeto a cuestiones politicas,
sino mas bien, a lazos entrafiables y de hermandad que se habrian abrigado en la masoneria, pues ambos
fueron integrantes de la institucidn a pesar de su pertenencia a bandos opuestos.

Pero Ximénez de Sandoval no fue el Unico en guardar respeto. El propio Capitan General de la Isla de Cuba,
general Arsenio Martinez Campos -también masén-, dictamind a su turno tras una exhumaciéon poco
después, que su ataud fuera reemplazado por el féretro mas lujoso que se hallara. Y el mismo Martinez
Campos negd a su propio hijo José un ascenso militar y una distincidon honorifica por su participacion en el
combate de Dos Rios, donde cayera abatido Marti, en sefal de respeto por la muerte del lider de Ila
independencia de Cuba.

Esta anécdota ilustra las mismas paginas en la que figuran distintos insurrectos que salvaron sus vidas gracias
a los toques, palabras y signos misterios de la masoneria, haciendo posible que realistas y separatistas fueran
leales al bando de la integridad humana, incluso por encima de las banderias.

Valmy (Francia, 1792)

El autor Christian Jacq en su libro La Masoneria. Historia e iniciacion, recuerda un caso paradigmatico que
sucedid en una batalla decisoria del futuro de la Revolucion Francesa. Sin razones evidentes el ejército
austriaco, en guerra desatada entre monarquicos y burgueses revolucionarios, se retiré del campo de batalla
ese 20 de septiembre, en una deposicidén de la lucha que es adjudicada a un acuerdo masdnico secreto entre
los generales de ambos bandos para evitar el enfrentamiento.

“éiHay que concluir por ello que los hermanos decidieron de comun acuerdo no librar batalla tras una
intervencién del masén Choderlos de Lacios, presente en el campo de operaciones?”, se pregunta Jacg. Y a
si mismo se responde que podria haber “parte de verdad en esta hipétesis”.



La batalla de Valmy arrojé sélo 484 bajas sobre 77.000 soldados y su desenlace contribuyd tanto a consolidar
el triunfo de los revolucionarios que al dia siguiente se decretd la abolicion de la monarquia y se proclamé la
Republica en Paris.

Nota al margen: entre los combatientes aparece el muy conocido venezolano Francisco de Miranda,
precursor de la independencia americana, que integré las filas francesas de Dumouriez como mariscal de
campo.

Arroyo Pavon (Santa Fe, Argentina, 1861)

Si bien se han intentado algunas explicaciones, ninguna es totalmente satisfactoria salvo la que sostiene que
la posible causa de la retirada de Urquiza seria un pacto subyacente gestado en la masoneria, que habria
involucrado a Urquiza, Mitre y Derqui, entre otros.

Los protagonistas habria estado comprometidos bajo juramento a apaciguar la guerra civil, complot que
habria sido acordado durante una tenida masdnica denominada “de la Unidad Nacional”, celebrada el 21 de
julio del afio anterior.

Al respecto, un testimonio de la época sostiene que un heraldo norteamericano de apellido Yateman visité a
Urquiza en el campamento de las fuerzas federales, exhibiendo un salvoconducto de Mitre. El autor del
Martin Fierro, José Herndndez, enlistado en las filas entrerrianas, se encontraba préximo al lugar de la
entrevista. Al ver que el extranjero se retiraba habria dicho, como al descuido: “Ese gringo se lleva el parte
de la victoria”.

La inesperada decision de Urquiza dejo el campo abierto al ejército portefo. Mitre marcho hacia el norte y
ocupd Rosario con 13.000 hombres y 42 piezas de artilleria solamente una semana después.

Eduardo Montenegro

Publicado en Parvis, 17 de octubre de 2023.



Of the Unfathomable Paths of Fraternity

by Eduardo Montenegro

A few weeks ago, a pilgrimage by the highest authorities of the male and female Grand Lodges of Chile paid
tribute at the graves of five former Presidents of that Republic, highlighting the political and cultural diversity
of the country and aiming to promote respect for presidential figures and the ideas they represented, beyond
their Masonic affiliation.

\

"' “&/&Q‘** j

;S ;’Ii

A

Masonic authorities from Chile, José Marti, militias marching to Pavén, and the Battle of Valmy.

This event echoes other historical moments that have made evident the influence of Freemasonry in political
and military contexts. In Cuba, Spanish Colonel José Ximénez de Sandoval and Captain General Arsenio
Martinez Campos—both Freemasons—showed respect for the independence leader José Marti, despite
being on opposing sides. In France, it is suggested that a secret Masonic agreement may have influenced the
Austrian army’s withdrawal at the Battle of Valmy, contributing to the revolutionary victory. In Argentina, it
is proposed that a Masonic pact may have occurred at the Battle of Pavdn between leaders such as Urquiza,
Mitre, and Derqui to pacify the civil war, although the precise reasons for Urquiza’s withdrawal remain
unclear.

Santiago (Chile, 2023)

On September 14th, the highest authorities of the male and female Grand Lodges of that country carried out
a pilgrimage to the tombs of five former Presidents of the Republic, during which they laid flowers at the
graves of highly significant—and markedly different—figures such as Manuel Blanco Encalada, Arturo
Alessandri, Pedro Aguirre Cerda, Salvador Allende, and Patricio Aylwin.

6



"On this occasion, we sought to represent Chile’s diversity, as each of these leaders embodied different
political and cultural identities, all meaningful to various sectors of the nation,” said Sebastidn Jans, Grand
Master of the Grand Lodge, adding: “Through this floral offering, each attendee has contributed symbolically
to promoting respect not only for the presidential figures but also for the ideas they represented.”

“Our intention is not to highlight the Masonic affiliation of some of them,” he continued, “but rather to value
the individual contributions each made in their sincere search for solutions to the challenges the country
faced, with a deep sense of patriotism and firmly held personal convictions.”

Santiago de Cuba (1895)

“Before the body of the man who was in life José Marti (...) | beg you not to see in the one before us an
enemy, but rather the man whom the struggles of politics placed (...) before us. From the moment that spirits
abandon their corporeal vessels, the Almighty (...) receives them with generous forgiveness into His bosom;
and we, in taking charge of the abandoned matter, cease all rancor as enemies, granting (...) the Christian
burial that the dead deserve.” —José Ximénez de Sandoval, Spanish Colonel.

These words, spoken by Marti’s military conqueror while bidding farewell to his remains, were regarded by
some Cubans of the time and historians as hypocritical and mockingly toned.

It is asserted that the treatment of Marti’s mortal remains was not dictated by politics, but rather by deep
bonds of brotherhood fostered within Freemasonry, as both men were members of the institution despite
fighting on opposing sides.

Yet Ximénez de Sandoval was not the only one to show respect. Captain General of the Island of Cuba,
General Arsenio Martinez Campos—also a Freemason—Ilater ordered that Marti’s coffin be replaced with the
finest one available after an exhumation. Martinez Campos even denied his own son José a military
promotion and honor for his role in the Battle of Dos Rios, where Marti fell, as a gesture of respect for the
Cuban independence leader’s death.

This anecdote illustrates the very pages where various insurgents were spared thanks to the signs, grips, and
words of Masonic mystery, allowing royalists and separatists alike to remain loyal to the cause of human
dignity—above all factions.

Valmy (France, 1792)

Author Christian Jacq, in his book Freemasonry: History and Initiation, recounts a paradigmatic case during a
decisive battle for the future of the French Revolution. For no evident reason, the Austrian army, at war with
the revolutionary bourgeoisie, withdrew from the battlefield on September 20. The cessation of hostilities is
attributed to a secret Masonic agreement between generals on both sides to avoid the confrontation.

“Should we then conclude that the Brothers agreed not to fight after an intervention by Freemason Choderlos
de Laclos, present in the field?” Jacq asks. He himself responds that “there may be some truth to this
hypothesis.”

The Battle of Valmy resulted in only 484 casualties out of 77,000 soldiers and its outcome so favored the
revolutionaries that the very next day, the monarchy was abolished and the Republic proclaimed in Paris.
7



Footnote: Among the combatants was the well-known Venezuelan Francisco de Miranda, precursor of Latin
American independence, who served as a field marshal in the French army under Dumouriez.

Arroyo Pavon (Santa Fe, Argentina, 1861)

Although several explanations have been offered, none has been entirely satisfactory—except the one
suggesting that Urquiza’s withdrawal may have been due to a Masonic pact involving Urquiza, Mitre, and
Derqui, among others.

The protagonists are believed to have sworn to pacify the civil war in a Masonic assembly called the “National
Unity” meeting, held on July 21 the previous year.

A period testimony states that an American herald named Yateman visited Urquiza in the Federal camp,
displaying a safe-conduct issued by Mitre. José Hernandez, author of Martin Fierro, who was enlisted in the
ranks of Entre Rios, happened to be nearby. Seeing the foreigner leave, he supposedly remarked offhandedly:
“That gringo just carried off the victory report.”

Urquiza’s unexpected decision left the field open to the Buenos Aires army. Mitre marched north and
occupied Rosario with 13,000 men and 42 artillery pieces just one week later.

Eduardo Montenegro

Published in Parvis, October 17, 2023.



Des chemins insondables de la fraternité

par Eduardo Montenegro

Il'y a quelques semaines, un pelerinage des plus hautes autorités des grandes loges magonniques masculine
et féminine du Chili a rendu hommage sur les tombes de cinq anciens présidents de cette République,
mettant en valeur la diversité politique et culturelle du pays et avec l'intention de promouvoir le respect
envers les figures présidentielles et les idées qu’ils ont incarnées, au-dela de leur appartenance magonnique.

' b
(&) Ve 4
.*' e i \_ ._ .. ¥ J;ﬁp -«au{@_‘%ﬁy

o S Ay

Autorités maconniques chiliennes, José Marti, milices vers Pavdn et bataille de Valmy.

Cet événement fait écho a d’autres moments historiques ou l'influence de la franc-magonnerie dans des
situations politiques et militaires s’est manifestée de facon éclatante. A Cuba, le colonel espagnol José
Ximénez de Sandoval et le capitaine général Arsenio Martinez Campos, tous deux francs-magons, ont montré
du respect envers le leader indépendantiste José Marti, malgré leur appartenance a des camps opposés. En
France, on suggere qu’un accord maconnique secret aurait pu influencer le retrait de I'armée autrichienne
lors de la bataille de Valmy, contribuant ainsi a la victoire des révolutionnaires. En Argentine, on évoque la
possibilité d’un pacte maconnique lors de la bataille de Pavdn entre des chefs comme Urquiza, Mitre et
Derqui, dans le but d’apaiser la guerre civile, bien que les raisons exactes du retrait d’Urquiza demeurent
incertaines.

Santiago (Chili, 2023)

Le 14 septembre dernier, les plus hautes autorités des grandes loges masculine et féminine de ce pays ont
effectué un pélerinage sur les tombes de cing anciens présidents de la République, déposant des fleurs sur
les sépultures de personnalités trés importantes, mais aussi tres différentes, telles que Manuel Blanco
Encalada, Arturo Alessandri, Pedro Aguirre Cerda, Salvador Allende et Patricio Aylwin.

9



« A cette occasion, nous avons voulu représenter la diversité du Chili, car chacun de ces dirigeants a incarné
différentes identités politiques et culturelles, toutes significatives pour divers secteurs de la nation », a
déclaré Sebastian Jans, Grand Maitre de la Grande Loge, ajoutant que « par cette offrande florale, chaque
participant a symboliqguement contribué a promouvoir le respect non seulement envers les figures
présidentielles, mais aussi envers les idées qu’ils ont représentées ».

« Notre intention n’est pas de mettre en avant I'appartenance magonnique de certains d’entre eux — a-t-il
poursuivi —, mais plutét de valoriser les contributions individuelles que chacun a apportées dans la
recherche sincere de solutions aux défis que le pays affrontait, avec un profond sens du patriotisme et des
convictions personnelles enracinées ».

Santiago de Cuba (1895)

« Devant le cadavre de celui qui fut, de son vivant, José Marti (...) je vous supplie de ne pas voir en ’lhomme
qui git devant nous un ennemi, mais bien I’homme que les luttes politiques ont placé (...) face a nous. Dés
I'instant ol les esprits quittent la matiere, le Tout-Puissant (...) les accueille dans son sein avec un pardon
généreux ; et nous, en prenant en charge la matiére abandonnée, cessons toute rancune comme ennemis,
lui accordant (...) la sépulture chrétienne que méritent les morts. » — José Ximénez de Sandoval, colonel
espagnol.

Ces paroles, prononcées par le vainqueur de I'armée de Marti lors de ses adieux a la dépouille, furent
considérées par certains Cubains de I'’époque et par des historiens comme un discours hypocrite et moqueur.

On affirme que le traitement réservé aux restes mortels de Marti n’a pas été dicté par des considérations
politiques, mais par des liens profonds et fraternels qui auraient été tissés au sein de la franc-macgonnerie,
puisque les deux hommes étaient membres de I’'Ordre, bien qu’ils aient appartenu a des camps opposés.

Mais Ximénez de Sandoval ne fut pas le seul a manifester du respect. Le capitaine général de I'ile de Cuba, le
général Arsenio Martinez Campos — lui aussi franc-magcon — ordonna peu apres, a la suite d’'une
exhumation, que le cercueil de Marti soit remplacé par le plus luxueux qu’on puisse trouver. Et ce méme
Martinez Campos refusa a son propre fils José une promotion militaire ainsi qu’une distinction honorifique
pour sa participation au combat de Dos Rios, ou Marti fut abattu, en signe de respect pour la mort du leader
de I'indépendance cubaine.

Cette anecdote illustre les mémes pages ou figurent divers insurgés qui sauvérent leur vie grace aux mots de
passe, signes et attouchements mystérieux de la franc-magonnerie, permettant ainsi a royalistes et
séparatistes de demeurer fideéles au parti de I'intégrité humaine, par-dela les factions.

Valmy (France, 1792)

Lauteur Christian Jacq, dans son livre La Franc-maconnerie. Histoire et initiation, rappelle un cas
paradigmatique survenu lors d’une bataille décisive pour l'avenir de la Révolution francaise. Sans raison
apparente, I'armée autrichienne, en guerre ouverte contre les bourgeois révolutionnaires, se retira du champ
de bataille le 20 septembre. Cette cessation des hostilités fut attribuée a un accord magonnique secret entre
les généraux des deux camps afin d’éviter I'affrontement.

10



« Faut-il en conclure que les Fréres décidérent d’'un commun accord de ne pas livrer bataille apres
I'intervention du franc-macgon Choderlos de Laclos, présent sur le terrain ? », se demande Jacq. Et il répond
gue cette hypothese « contient peut-étre une part de vérité ».

La bataille de Valmy ne fit que 484 victimes sur 77 000 soldats, et son issue fut si favorable aux
révolutionnaires que des le lendemain, I'abolition de la monarchie fut décrétée et la République proclamée
a Paris.

Note en marge : Parmi les combattants figurait le trés célebre Vénézuélien Francisco de Miranda, précurseur
de I'indépendance américaine, qui fit partie des rangs francais de Dumouriez en tant que maréchal de camp.

Arroyo Pavon (Santa Fe, Argentine, 1861)

Bien que diverses explications aient été avancées, aucune n’est véritablement satisfaisante, si ce n’est celle
qui soutient que la possible cause du retrait d’Urquiza fut un pacte maconnique sous-jacent, qui aurait
impliqué Urquiza, Mitre, Derqui et d’autres encore.

Les protagonistes auraient été engagés sous serment a apaiser la guerre civile, un complot qui aurait été
scellé lors d’'une tenue magonnique dite « de I'Unité nationale », tenue le 21 juillet de I'année précédente.

A ce sujet, un témoignage de I'époque affirme qu’un envoyé nord-américain du nom de Yateman visita
Urquiza dans le camp des forces fédérales, muni d’un sauf-conduit délivré par Mitre. L'auteur de Martin
Fierro, José Hernandez, alors enr6lé dans les rangs d’Entre Rios, se trouvait a proximité du lieu de I'entretien.
En voyant I'étranger s’éloigner, il aurait dit, comme en passant : « Ce gringo emporte le rapport de la victoire
».

La décision inattendue d’Urquiza laissa le champ libre a I'armée de Buenos Aires. Mitre marcha vers le nord
et occupa Rosario avec 13 000 hommes et 42 pieces d’artillerie seulement une semaine plus tard.

Publié dans Parvis, le 17 octobre 2023.

Eduardo Montenegro

11



Ma Fraternité : Etre au monde avec ...

Par Patrick Chambard

14 avr. 2025

Il y a des mots que I'on ne choisit pas. lls nous traversent bien avant que nous les comprenions. lls se déposent dans
nos gestes, dans nos silences, dans les tensions entre ce que nous avons été, et ce que nous devenons. La fraternité,
pour moi, n’est pas un concept. C’est une expérience charnelle. Une maniére d’habiter le monde avec d’autres. Une
présence nue, sans costume, sans armure, sans fonction.

Pendant longtemps, mon corps a été forgé dans un monde d’endurance, de rigueur et de silence. Un monde ou l'on
apprend trés tot a tenir, a encaisser, a avancer malgré tout. Un monde ou la fatigue ne justifie rien. Ou les émotions
n’ont pas leur place. Ou I'on garde la ligne, ou I'on obéit, ou I'on se tait.

Ce monde m’a enseigné une puissance intérieure rare. Il m’a transmis la droiture, le sens du devoir, I'art de se tenir
debout. J'y ai appris la persévérance, la loyauté, I'efficacité, I'économie de mots. Cette verticalité m’habite encore. Elle
me structure. Elle m’a permis de traverser des heures sombres, d’affronter le chaos sans m’effondrer.

Mais cette force |3, si elle n’est pas équilibrée, devient dureté. Elle isole. Elle mutile parfois ce qui en nous veut
simplement sentir, accueillir, se relier. Il m’a fallu du temps, beaucoup de temps, pour laisser remonter l'autre versant
de moi-méme.

Ma part féminine. Celle que j'avais, enterrée, au fond de moi, n’avait pas la voix forte. Elle ne cherchait pas a s’imposer.
Elle m’attendait, simplement, patiemment. Elle s’est réveillée dans des moments de faille, de fatigue, de déchirure.
Dans un regard regu sans jugement. Dans un silence partagé. Dans une main tendue sans demande.

Cette part la m’a appris une autre forme de courage : le courage de ne pas me défendre. Le courage d’écouter sans
intervenir. Le courage d’aimer sans posséder. Le courage d’ouvrir les bras sans savoir si quelqu’un viendra s’y déposer.

C’est dans cette rencontre entre mes deux poles que ma fraternité a pris corps. Elle ne vient ni de la force brute, ni de
la sensibilité pure. Elle nait de leur union intérieure. Elle est I'acte par lequel je choisis de ne pas me refermer, méme
si j’en ai appris tous les mécanismes. Elle est ce geste simple par lequel je reconnais l'autre comme un monde en soi,
et non comme une extension de mes besoins, de mes projections ou de mes blessures.

Fraternel, je le suis devenu a force d’essayer de ne plus fuir. Ni les autres. Ni moi-méme. Ni cette tension permanente
entre celui qui veut agir et celui qui veut écouter. Entre celui qui se tait par maitrise et celui qui se tait par présence.

Ma fraternité est un lieu d’équilibre, une créte fine entre la puissance et la vulnérabilité. Elle ne cherche pas a résoudre.
Elle cherche a rester la. A contenir 'autre sans 'enfermer. A veiller sans contrdler. A aimer sans dissoudre.

C’est une forme d’attention, une attention sans intention. Une disponibilité réelle. Un accueil du mystere.

Je ne suis pas fraternel parce que je suis devenu doux. Je suis fraternel parce que jai accepté de ne plus étre
uniquement fort. Et cela, pour moi, a demandé plus de courage que toutes les batailles que j'ai menées.

Etre fraternel, ce n’est pas aimer tout le monde. Ce n’est pas tout comprendre. C’est accepter la cohabitation des
mondes, des blessures, des histoires. C’est honorer ce qui ne sera jamais dit. C’'est garder I'espace ouvert pour que
l'autre y respire.

Ma fraternité, c’est cette facon d’habiter un monde commun sans en réclamer la propriété. C’est marcher aux cotés de
I'autre sans le précéder, sans le suivre. C’est ne pas fuir quand ¢a tremble. C’est ne pas prendre quand lI'autre donne.
C’est dire oui a la relation, sans garanties.

12



Et cela, je le vis chaque jour comme un art. Un art sans gloire, sans spectacle, sans retour. Un art qui me relie a ce qu'’il
y a de plus simple et de plus exigeant : reconnaitre I’humanité chez I'autre, méme lorsqu’elle me dérange, méme
lorsqu’elle me ressemble.

Alors si je devais dire ce qu’est ma fraternité, aujourd’hui, je dirais :

"C’est la forme que prend la justesse intérieure quand je réunis en moi la discipline du guerrier et la tendresse du
veilleur. C’est ce que je deviens quand je me laisse étre homme, pleinement, sans renier aucune de mes dimensions."

C’est mon refus de I'indifférence. Et c’est aussi, peut-étre, mon offrande au monde.

Fraternellement, jai dit.

Patrick Chambard

Président de Fraternité Internationale Laique

13



De quelle fraternité parle-t-on ?

Par Amghar Azemni

Certainement, pas la consanguine, quoique, celle-la peut étre sacrée car elle nous fait sentir le cocon familiale mais
elle peut étre fratricide comme fut le cas du métarécit religieux du meurtre d'Abel par son frere Cain. La nOtre est
beaucoup plus large, plus grande et plus noble que les autres fraternités ou les solidarités presque obligatoire, telle
qgue la fraternité corporatiste ou professionnelle, que I'on trouve habituellement dans plusieurs métiers, allant des
professions manuelles jusqu’aux corporations élitistes. Celle-la est une fraternité sélective dont la finalité est
I'obtention des bénéfices secondaires pour ces adhérents, ajoutés a cela, son inconvénient majeur est la participation
active dans la création d'une société classe. La derniére fraternité en vogue dans certaines sociétés comme la mienne
est religieuse : elle donne l'air d'étre inoffensive, attractive, et saine mais en réalité, elle est morbide voire létale car
elle exclut tous ceux qui ne sont pas les siens, je préfére m'arréter la pour ne pas révéler mon antithéisme primaire !

Alors, de quelle fraternité révons-nous ce soir et les autres nuits ? C'est celle des coeurs et des ames ; c'est la fraternité
humaine, universelle.

Mes freres, suis-je en train de réver ou de fabuler ? Non, pas du tout ; je suis conscient qu'il ne s'agit pas d'une mince
affaire, ce n'est pas du tout une sinécure mais nous pouvons jeter les amarres et construire une ébauche de cette vie
familiale saine a un niveau planétaire, en s'aimant les uns les autres et en s'entraidant comme si nous étions en classe
ou en salle de sport. Diantre, par ou commencer ? Ne nous taraudons pas beaucoup les esprits, faisons une bréve
radioscopie des états des lieux. Le monde est tout en guerre, les uns haissent les autres, les riches se barricadent, les
pauvres s'arment de la haine et tout ce monde se croit qu'il est le plus vertueux et le reste sont les méchants ! Non
mes freres, le monde ne doit pas étre divisé en axe du mal et du bien, et nous nous ne sommes pas a la fin d'un cycle
civilisationnel et nul ne I'emportera sur I'autre mais c'est I'humain qui triomphera sur ces propres démons. Rappelons-
nous mes amis, que nous sommes tous des sapiens dans le sens anthropologique et généalogique.

Nous allons nous efforcer a faire mieux que nos
meilleurs prédécesseurs que je ne peux pas tous citer
ici et je ne vais pas remonter a la préhistoire mais
juste convoquer ['histoire récente du 20 siecle en
mentionnant trois d'entre eux. Le premier fut Martin
Luther King qui milita pacifiquement -soulignant bien
pacifiquement-pour les droits civiques des Afro-
Américains a un moment ol presque personne ne
porte dans son cceur ladite cause. Moins de 60 ans
aprés, I'Amérique fut gouvernée par un "black" ! Il
n'était pas le seul dans cette voie pacifique, avant lui
fut Mahatma Gandhi et aprés lui vint Nelson
Mandela alias Madiba. Le deuxieme exemple radieux
est la construction de l'union européenne a partir du noyau franco-allemand quelques années aprés la deuxieme
guerre mondiale.

© Donation Claude et France Lemand 2018 / Musée de l'Institut du monde arabe

Comme quoi la paix se construit pierre par pierre, la fraternité universelle aussi. Le dernier exemple qui me vient a
I'esprit est I'ceuvre d'un petit bout de femme (Simone Veil) au milieu de centaines d'hommes machos, les uns plus que
les autres. Elle a accompli une tdche monumentale qui a libéré les femmes et leur a permis de disposer de leur corps.
Voila, mes freres quelques exemples rayonnant de notre histoire récente. Sur ces entrefaites, que pouvons-nous faire
de concret ? Purifions nos coeurs, élargissons nos horizons tout en s'armant de la bienveillance, de I'empathie, un petit
chwiya d'altruisme et de la bonne guidance dans notre parcours constructif. Mes fréres, si nous sommes la ce soir, ce
n'est pas pour siroter un thé ou déguster un apéritif mais pour matérialiser cette tache noble qui ne doit en aucun cas
rester un veeu pieux ou platonique.

14



Chers Camarades, je n'écris ni de la poésie ni de la prose, je suis médiocre en lettres mais cette téte de mythique, vous
parle d'une démarche trés plausible et réalisable, comme disait le Chinois " La ol il y a une volonté, il y a un chemin
". Moi aussi, je réve et je travaille pour qu'un jour, nous puissions élire un conseil de paix qui regroupe des sages du
monde entier sans droit de veto, sans sentiment de supériorité ni d'infériorité d'ailleurs, sans couleur que biologique
qui veillera sur la paix dans ce monde. Yes, we can, nul n'aura besoin de tuer l'autre ni d'anéantir son voisin pour se
sentir en sécurité. Alors, prenant un RDV deés I'aube et semons méme dans le désert. La fraternité, la solidarité et
I'entraide fleurissent apres les premieres pluies.

Amghar Azemni

éDe qué fraternidad estamos hablando?

Por Amghar Azemni

Seguramente no de la fraternidad consanguinea. Aunque esta puede ser sagrada, ya que nos da esa sensacién de
refugio familiar, también puede ser fratricida, como en el relato religioso del asesinato de Abel a manos de su hermano
Cain. Nuestra fraternidad es mucho mas amplia, mas grande y mas noble que otras formas de fraternidad o solidaridad
gue casi resultan obligatorias, como la fraternidad corporativista o profesional que se encuentra habitualmente en
muchos oficios, desde los trabajos manuales hasta las corporaciones mas elitistas.

Ese tipo de fraternidad es selectiva y tiene como finalidad la obtencidn de beneficios secundarios para sus miembros.
Ademas, su principal desventaja es contribuir activamente a la creacidon de una sociedad estratificada. Otra forma de
fraternidad, muy popular en algunas sociedades como la mia, es la religiosa. A primera vista, parece inofensiva,
atractiva y saludable, pero en realidad es mdrbida e incluso letal, ya que excluye a todos aquellos que no forman parte
de ella. Me detendré aqui para no revelar mi visceral antiteismo.

Entonces, équé tipo de fraternidad sofiamos esta noche y todas las noches? Es la fraternidad de los corazones y las
almas: la fraternidad humana, universal.

Mis hermanos, ¢ estoy sofiando o fantaseando? No, en absoluto. Soy consciente de que no es una tarea facil, ni mucho
menos. Pero podemos zarpar y construir un esbozo de esta vida familiar sana a nivel planetario, amandonos unos a
otros y ayuddndonos como si estuviéramos en un aula o en un gimnasio.

iCaramba! éPor donde empezar? No nos atormentemos demasiado; hagamos una breve radiografia de la situaciéon
actual. El mundo esta en guerra; unos odian a otros, los ricos se atrincheran, los pobres se arman de odio, y todos
creen que son los virtuosos mientras que los demads son los malvados. No, mis hermanos, el mundo no debe dividirse
en ejes del bien y del mal. No estamos al final de un ciclo civilizacional, ni nadie vencera al otro, pero si sera el ser
humano quien triunfe sobre sus propios demonios.

Recordemos, amigos, que todos somos sapiens en el sentido antropoldgico y genealdgico. Nos esforzaremos por
superar a nuestros mejores predecesores. No puedo mencionarlos a todos, ni remontarme a la prehistoria, pero citaré
algunos ejemplos del siglo XX.

El primero es Martin Luther King, quien luchd pacificamente (y subrayo pacificamente) por los derechos civiles de los
afroamericanos en un momento en que casi nadie apoyaba esta causa. Menos de 60 afios después, Estados Unidos
fue gobernado por un “black”. Pero no fue el Unico en este camino pacifico: antes de él estuvo Mahatma Gandhi, y
después llegd Nelson Mandela, alias Madiba.

El segundo ejemplo brillante es la construccién de la Unidn Europea, que comenzd con el nicleo franco-aleman, unos
anos después de la Segunda Guerra Mundial. Esto demuestra que la paz se construye piedra a piedra, al igual que la
fraternidad universal.

15



El ultimo ejemplo que me viene a la mente es la obra de una pequefia gran mujer, Simone Veil, que en medio de cientos
de hombres machistas logré una tarea monumental: liberar a las mujeres y permitirles disponer de sus propios
cuerpos.

Ahi  tienen, mis hermanos, algunos ejemplos radiantes de nuestra historia reciente.

¢QUE PODEMOS HACER CONCRETAMENTE?

Purifiquemos nuestros corazones, ampliemos nuestros horizontes y armémonos de benevolencia, empatia, un poco
de altruismo y una buena guia en nuestro camino constructivo.

Mis hermanos, esta noche no estamos aqui para degustar un té o un aperitivo, sino para materializar esta noble tarea
gue de ninguna manera debe quedarse en un simple deseo piadoso o platénico.

Queridos companeros, no escribo ni poesia ni prosa; soy mediocre en letras. Pero esta cabeza mitica les habla de un
enfoque muy plausible y realizable. Como decia el proverbio chino: “Donde hay voluntad, hay un camino”.

Yo también suefio y trabajo para que algln dia podamos elegir un Consejo de Paz formado por sabios de todo el mundo,
sin derecho de veto, sin sentimientos de superioridad ni inferioridad, sin otra distincion que la biolégica. Un consejo
gue vele por la paz en este mundo.

iSi, podemos! Nadie necesitara matar al otro ni aniquilar a su vecino para sentirse seguro. Asi que tomemos cita desde
el amanecer y sembremos incluso en el desierto. La fraternidad, la solidaridad y la ayuda mutua florecen con las
primeras lluvias.

Amghar Azemni

What kind of fraternity are we referring to?

By Amghar Azemni

Certainly not consanguineous fraternity. Although that kind of fraternity can be sacred, as it envelops us in the warmth
of the family cocoon, it can also be fratricidal, as illustrated in the religious narrative of Cain’s murder of his brother
Abel. Ours, however, is much broader, greater, and more noble than other forms of fraternity or solidarity that often
feel obligatory, such as corporatist or professional fraternity. The latter is commonly found across various trades, from
manual labor to elite corporations.

This type of fraternity is selective and aims primarily at obtaining secondary benefits for its members. Its major
drawback is its active contribution to the creation of a class-divided society. Another form of fraternity currently
popular in societies like mine is religious fraternity. While it may appear harmless, attractive, and virtuous, in reality, it
is morbid—if not lethal—because it excludes anyone who is not part of it. | will stop here, lest | expose my primary
antitheism.

So, what kind of fraternity do we dream of tonight and every other night? It is the fraternity of hearts and souls: the
human, universal fraternity.

A DREAM OR A CALL TO ACTION?

My brothers, am | dreaming or fantasizing? Not at all. | am fully aware that this is no small matter, and certainly no
easy task. But we can set sail and build a draft of this harmonious family life on a planetary level, loving one another

and supporting each other as though we were in a classroom or a sports hall.
16



Good heavens, where do we begin? Let us not overly burden our minds. Instead, let us take a brief snapshot of the
current state of affairs.

The world is embroiled in war; people hate one another, the rich barricade themselves, the poor arm themselves with
hatred, and everyone believes they are the virtuous ones while others are the villains. No, my brothers, the world must
not be divided into axes of good and evil. We are not at the end of a civilizational cycle, and no one will triumph over
another. Instead, humanity will triumph over its own demons.

Let us remind ourselves, my friends, that we are all sapiens in the anthropological and genealogical sense. We must
strive to do better than our predecessors. | cannot name them all, nor will | trace back to prehistory. Instead, let us
consider the recent history of the 20th century and three key figures.

The first is Martin Luther King, who fought peacefully (and | emphasize peacefully) for the civil rights of African
Americans at a time when few supported this cause. Less than 60 years later, America was governed by a “black” man.
He was not alone in this peaceful path; before him was Mahatma Gandhi, and after him came Nelson Mandela, known
as Madiba.

The second shining example is the construction of the European Union, which began with the Franco-German
partnership a few years after World War Il. This demonstrates that peace is built stone by stone, just as universal
fraternity is.

The final example that comes to mind is the work of a small yet extraordinary woman, Simone Veil, who, amidst
hundreds of machismo-driven men, achieved a monumental task: liberating women and allowing them autonomy over
their own bodies.

TAKING ACTION

So, my brothers, here are a few radiant examples from our recent history. With this in mind, what can we concretely
do?

Let us purify our hearts and broaden our horizons while arming ourselves with kindness, empathy, a touch of altruism,
and proper guidance in our constructive endeavors.

My brothers, if we are here tonight, it is not to sip tea or enjoy an aperitif but to bring this noble task to fruition. This
endeavor must not remain a mere platonic or pious wish.

Dear comrades, | am neither writing poetry nor prose—I am mediocre in literature. Yet, this mythical mind of mine
speaks of a very plausible and achievable path. As the Chinese proverb says: “Where there is a will, there is a way.”

I, too, dream and work toward the day when we might elect a Council of Peace, composed of wise individuals from
around the world. A council without veto power, without feelings of superiority or inferiority, without distinctions other
than the biological, which would safeguard global peace.

Yes, we can. No one will need to kill another or annihilate their neighbor to feel secure. Let us then set an appointment
at dawn and sow seeds even in the desert. Fraternity, solidarity, and mutual aid will bloom after the first rains.

Amghar Azemni

17



Fraternité et Confrérie dans la Société Grecque Contemporaine

Par Giorgos Boussoutas Thanassoulas - 2 ao(t 2025

Dans la langue grecque, chaque mot que nous utilisons posséde une signification particuliere et définit, avec des
nuances subtiles, quelque chose de différent d’'un autre mot que nous pourrions considérer ou supposer porter le
méme sens. Je crois que quelque chose de similaire se produit dans de nombreuses autres langues.

Pour cette raison, avant toute chose, ce texte s’attardera a identifier la distinction entre les termes « Fraternité »
(Adelfotita) et « Confrérie » (Adelfosyni). Le premier a un contexte historique et social spécifique et renvoie a des
groupes sociaux ou associations organisés. Le second est un terme relatif aux liens fraternels et aux valeurs partagées.

En Grece, la « fraternité » est plus profondément ancrée dans la culture populaire que la « confrérie ». La fraternité a
des racines profondes dans la civilisation grecque et s’'exprime de maniéres multiples et variées. Ses origines remontent
ala Gréce antique, a travers les concepts d’amitié et de participation civique, a la tradition ecclésiale du dogme chrétien
oriental ou I'amour et le soin de I'Autre sont mis en avant, et a 'histoire, ou elle apparait comme un élément d’unité
en temps de crise.

Dans la vie quotidienne des Grecs, la fraternité se manifeste par I'hospitalité — considérée comme une pratique
traditionnelle — avec une attitude chaleureuse et généreuse envers ceux qui la sollicitent, par les liens familiaux
solides, qui dans bien des cas assurent un soutien aux membres de la famille, et par les relations développées entre
les personnes vivant dans une méme communauté ou quartier. Encore aujourd’hui, les fétes communautaires, le soin
apporté a I'enfant du voisin, ou l'offrande d’un plat ou d’'un dessert d’un foyer a un autre sont autant d’éléments qui
en témoignent.

Une expression plus contemporaine de la fraternité est le soutien et la participation des individus a des initiatives
collectives locales portant sur des questions qui concernent la communauté. En Gréce, notamment aprés la crise
financiere et les flux migratoires, des organisations locales ou communautaires et des groupes de citoyens ont mis en
place des dispensaires, des soupes populaires et des structures de solidarité pour soutenir les personnes confrontées
a des défis de survie. Dans ce contexte, la fraternité s’est élargie pour inclure les migrants, les réfugiés et les minorités.

Les jeunes, en particulier, recherchent une forme de fraternité plus humaine et universelle, fondée sur I'égalité et les
droits humains. Ayant largement subi des conditions de travail et de vie difficiles durant la récente crise économique
en Grece, et plus tard en raison de bouleversements dans les relations de travail, ils ont renforcé la fraternité par la
création de réseaux informels et de mouvements militants fondés sur I'amitié, le soutien mutuel et la coopération.

Une expression importante des liens fraternels est la participation des membres de la communauté a divers
événements. Cela inclut la participation a des fétes de village ou de ville, les visites aux domiciles lors d’une naissance
ou d’une féte onomastique, I'organisation de réceptions pour des anniversaires ou des événements heureux, le soutien
émotionnel apporté a ceux qui traversent un deuil ou des difficultés, et la participation a des commémorations
nationales. Ces pratiques renforcent le sentiment de communauté et d’unité entre les membres.

L'unité des membres des communautés grecques s’exprime aussi a I'échelle internationale, a travers la création de
communautés diasporiques dans les pays ou vivent des personnes d’origine grecque. De cette maniere, un lien fort
avec la Gréce est maintenu, renforcant les liens de fraternité, qui dans bien des cas s’expriment de maniere plus
marquée que dans le pays méme. Ces communautés diasporiques fonctionnent comme des familles, préservant et
renforcant I'identité culturelle et démontrant que la fraternité a également une dimension cosmopolite.

Tout cela se manifeste dans les expressions du langage courant. La fraternité s’exprime lorsqu’on dit : « Nous sommes
comme une famille » ou « Nous nous soutenons mutuellement. » Tous ces exemples montrent que méme les Grecs
contemporains se soucient profondément de I'’Autre, honorent et se souviennent du passé commun qui les unit, en
s’adaptant aux conditions du XXle siécle. A une époque ou I'individualisme est une caractéristique dominante du
comportement humain, en Grece, la fraternité permet de maintenir un lien collectif qui, dans bien des cas, est

18



particulierement fort et agit comme contrepoids a I'individualisme. Ainsi se conserve un visage social humain, nous
rappelant que la Vie ne se développe ni ne s'améliore par le « Je », mais principalement par le « Nous ».

Malgré ces références antérieures aux expressions de la fraternité en Grece, il serait regrettable de ne pas mentionner
un phénomeéne assez paradoxal observé dans la société grecque. Bien que la fraternité soit une valeur importante, la
société grecque est souvent divisée sur des questions politiques ou sociales. Dans la plupart des cas, cette division
s‘exprime de maniére intense et violente. Un comportement similaire, qui ne reflete pas l'esprit de fraternité, se
retrouve dans le traitement de certains groupes marginalisés, tels que les Roms, les réfugiés ou la communauté
LGBTQ+. De tels comportements montrent que, dans ces cas, la fraternité n’est pas toujours appliquée de maniere
universelle ou horizontale.

En conclusion de notre réflexion sur la fraternité telle qu’elle est exprimée dans la société grecque, nous l'aborderons
également sous un angle philosophique. Pour les Grecs, la fraternité n’est pas seulement une valeur sociale — elle a
une dimension existentielle. Elle exprime le besoin humain de communication, de connexion avec I'Autre, et de partage
des moments heureux comme difficiles de la vie. Elle nous rappelle I'adage selon lequel « 'THomme n’est pas heureux
méme au paradis s’il est seul » et que, pour que le bonheur soit complet, il doit étre partagé avec ses semblables. A
travers la fraternité, I'étre humain trouve un sens et une intégration spirituelle dans la vie.

Revenant au concept de « confrérie », il convient de se souvenir qu’il implique un caractere plus organisé, encadré par
des éléments rituels. Dans 'Antiquité, par exemple, les confréries existaient comme expressions de groupes religieux
ou mystiques. Les confréries sont des structures fermées qui créent des liens puissants entre les membres, méme aprés
leur dissolution ou la fin des relations qui les ont fondées. Leurs membres exercent souvent une influence sociale,
professionnelle ou politique. La différence avec la fraternité n’est pas toujours tranchée, car les deux se référent a des
groupes unis par des liens et des objectifs forts. Néanmoins, des distinctions existent.

Dans de nombreux cas, les confréries ont été accusées de promouvoir I’élitisme et une mentalité de fermeture a I'égard
des non-membres. Une autre critique porte sur leur insistance excessive sur la tradition et le rituel, qui ménent souvent
a un conservatisme marqué, caractérisé par la domination, la soumission a des systéemes hiérarchiques et les
discriminations que ces systemes engendrent. Les confréries reposent sur des regles éthiques strictes et promeuvent
la coopération, I'identité collective et I'unité entre leurs membres — mais dans la plupart des cas, elles nourrissent
également une perception de supériorité par rapport au reste de la société.

En Gréce aujourd’hui, la confrérie ne constitue pas un phénomeéne de ségrégation sociale aussi répandu que dans
d’autres pays occidentaux. La raison pourrait en étre le développement fort de la fraternité, tel que décrit ci-dessus. La
confrérie s’exprime principalement a travers des organisations culturelles, religieuses ou sociales. Celles-ci incluent les
associations d’éléves dans certaines écoles privées, les groupes liés aux monasteres, les associations de militaires, et
bien sir, les organisations a orientation « ésotérique ou mystique », telles que les loges magonniques.

Ces formes de confrérie ont fait I'objet de vives critiques dans les médias comme dans le discours public, notamment
en ce qui concerne leur organisation hiérarchique et leur mentalité autoritaire, car elles créent et encouragent des
distinctions et des divisions sociales incompatibles avec les principes d’Egalité et de Démocratie. En outre, des
accusations fréquentes d’opacité financiere ou administrative sont rapportées. Selon moi, I'image négative des loges
maconniques en Grece est aussi due a leur fonctionnement sous forme de confrérie.

Concernant spécifiguement la « confrérie » telle que définie et exprimée par les structures magonniques en Gréce, il
convient de souligner I'absence totale d’expression fraternelle entre les Grandes Loges grecques. Leurs relations sont
loin d’étre « fraternelles », méme si théoriguement, tous les étres humains sont considérés comme Freres selon les
rituels magonniques — a fortiori ceux qui possedent les signes, les attouchements et les mots de passe. Dans chaque
organisation maconnique, les luttes de pouvoir et la nécessité de contributions financieéres pour maintenir les
opérations sont devenues des éléments structurants, entrainant isolement, calomnie et dévalorisation des autres corps
magonniques.

19



Un exemple caractéristique de cette pratique est une circulaire émise par un ancien Grand Maitre de la Grande Loge
de Grece interdisant explicitement toute communication entre ses membres et la « rivale » Grande Loge Nationale de
Grece. Une mise en garde similaire figure dans les rapports du Président du Conseil des Affaires Générales de la Grande
Loge Nationale de Grece, présentés lors des Assemblées générales, avertissant les membres des relations avec des «
organisations magonniques non régulieres ».

Quel que soit le terme utilisé — « fraternité » ou « confrérie » — pour décrire les relations entre membres des
organisations maconniques, une chose est certaine : il est tres difficile que de telles relations se manifestent dans la
pratique, car ni les dirigeants ni une grande partie des membres n’incarnent I'un ou l'autre de ces concepts. En
conclusion, on peut affirmer que, dans la société grecque, le concept de « fraternité » est plus développé que celui de
« confrérie » et s’exprime de maniére bien plus riche dans la vie quotidienne des gens. A 'inverse, la « confrérie » est
relativement peu familiére et porte souvent une connotation négative.

La franc-magonnerie, en tant qu’institution importée en Grece, se réfere davantage a la notion de « confrérie ». Cette
référence, qui évoque un groupe fermé, est peut-étre I'une des raisons de I'image négative de la franc-maconnerie en
Grece. Une autre raison est le comportement des dirigeants des Grandes Loges, qui
maintiennent, dans leur propre intérét, leurs différends dans une logique de concurrence —
a un tel point qu’ils ne promeuvent ni la « fraternité » ni la « confrérie » entre les francs-
magons grecs.

Giorgos Boussoutas Thanassoulas

Brotherhood and Fraternity in Contemporary Greek Society

by Giorgos Boussoutas Thanassoulas - 2 aolt 2025

In the Greek language, every word we use has a particular meaning and defines, with subtle nuances, something
different from another word we might consider or assume to carry the same meaning. | believe that something similar
happens in many other languages. For this reason, before anything else, this text will identify the distinction between
the terms “Brotherhood” (Adelfotita) and “Fraternity” (Adelfosyni). The former has a specific historical and social
context and refers to organized social groups or associations. The latter is a term related to fraternal bonds and shared
values[1].

In Greece, "Brotherhood" is more deeply embedded in the culture of the people than "Fraternity". "Brotherhood" has
deep roots in Greek civilization and is expressed in many and varied ways. Its roots lie in Ancient Greece through the
concept of friendship and civic participation, in the ecclesiastical tradition of the Eastern Christian dogma where love
and care for the Other are emphasized, and in history, where it emerges as an element of unity during times of crisis.

20



In the daily lives of Greeks, "Brotherhood" is evident in hospitality — which is considered a traditional practice — with
a warm and giving attitude towards those who ask for it, in strong family ties, which in many cases provide support to
family members, and in relationships developed among people living in the same community or neighbourhood. Even
today, communal celebrations, caring for the neighbour’s child, or offering a plate of food or dessert from one
household to another are some of the elements that compose it.

A more contemporary expression of "Brotherhood" is the support and participation of individuals in local collective
initiatives on issues affecting the community. In Greece, especially after the financial crisis and refugee flows, local or
community organizations and citizen groups established clinics, soup kitchens, and solidarity structures that supported
people facing survival challenges. Within this context, "Brotherhood" expanded to include migrants, refugees, and
minorities.

Younger people, in particular, seek a more humane and universal form of "Brotherhood" based on human equality and
rights. Having largely experienced harsh working and living conditions during the recent economic crisis in Greece, and
later due to adverse changes in labor relations, they strengthened "Brotherhood" through the creation of informal
networks and activist movements based on friendship, mutual support, and cooperation.

A significant expression of fraternal bonds is the participation of community members in various events. These include
taking part in city or village festivals, visiting homes of those celebrating a birth or name day, hosting parties for
anniversaries or happy events, offering emotional support to those experiencing loss or hardship, and attending
national commemorative events. These practices reinforce the sense of community and unity among its members.

The unity of members of Greek communities is also expressed internationally through the establishment of diaspora
communities in countries where people of Greek origin live. In this way, a strong connection with Greece is maintained,
reinforcing the bonds of "Brotherhood", which in many cases are more strongly expressed than in Greece itself. These
diaspora communities’ function like families, preserving and strengthening cultural identity and demonstrating that
"Brotherhood" also has a cosmopolitan dimension.

All of this is evident in expressions of everyday language. "Brotherhood" is conveyed when someone says, “We are like
a family” or “we support each other.” All of the above show that even modern Greeks care greatly for the Other and
honor and remember the shared past that unites them, adapting to the conditions of the 21st century. In an era where
individualism is a dominant characteristic in human behavior, in Greece, through "Brotherhood" collective bond is
maintained that in many cases is particularly strong and acts as a counterbalance to individualism. In this way, a
humane social face is preserved, reminding us that Life is not promoted or improved by the “I” but mainly by the “We.”

Despite these previous references to expressions of "Brotherhood" in Greece, it would be an omission not to mention
a rather paradoxical phenomenon observed in Greek society. Even though "Brotherhood" is a significant value, Greek
society is often divided over political or social issues. In most cases, this division is expressed intensely and violently.
Similar behavior that does not represent "Brotherhood" is found in the treatment of certain marginalized groups, such
as the Roma, refugees, or the LGBTQ+ community. Such behavior shows that in these cases, "Brotherhood" is not
always universally or horizontally applied.

Concluding our reference to "Brotherhood" as it is expressed in Greek society, we will also approach it from a
philosophical perspective. For Greeks, "Brotherhood" is not just a social value—it has an existential dimension. It
expresses the human need for communication, connection with the Other, and sharing the joyful and difficult moments
of life. It reminds us of the saying that “The Human is not happy even in Paradise if he is alone” and that for one’s
happiness to be complete, it must be shared with fellow human beings. Through "Brotherhood" a person finds meaning
and spiritual integration in life.

Returning to the concept of “Fraternity” we must remember that it implies a more organized character, framed with
elements of ritual. In antiquity, for example, fraternities existed as expressions of religious or mystical groups.
Fraternities are closed with structures that create strong bonds among members even after their dissolution or the
end of the relationships that created them. Their members often exert influence socially, professionally, or politically.

21



The difference with "Brotherhood" is not always clear-cut, as both refer to groups connected by strong bonds and
goals. Nonetheless, differences exist.

In many cases, the “Fraternities” have been accused of promoting elitism and a closed-off mentality to non-members.
Another criticism is their excessive emphasis on tradition and ritual, which often lead to a strong conservatism
characterized by dominance, submission to hierarchical systems, and the discrimination these systems create. The
“Fraternities” rely on strict ethical rules and promote cooperation, collective identity, and unity among their members
— but in most cases they also promote a perception of superiority in relation to the rest of society.

In Greece today, "Brotherhood" is not a widespread social segregation like in other Western countries. The reason may
be the strong development of “Brotherhood” as described above. “Fraternity” is mostly expressed through cultural,
religious, or social organizations. These include student associations in certain private high schools, groups connected
to monasteries, associations of military personnel, and, of course, organizations with an “esoteric or mystical”
orientation, such as Masonic Lodges.

For these forms of “Fraternity” there has been strong criticism in both the media and public discourse, particularly
regarding their hierarchical organization and authoritarian mentality, as they create and encourage social distinctions
and divisions incompatible with the principles of Equality and Democracy. Additionally, there are frequent reports of
financial or administrative opacity in their operations. In my view, the negative image of Masonic Lodges in Greece is
also due to their functioning in the form of “Fraternity”

Specifically referring to the concept of “Fraternity” as defined and expressed by the Masonic organizes in Greece, one
must highlight the complete lack of fraternal expression among Greek Grand Lodges. Their relationships are far from
“brotherly” even though theoretically all people are considered Brothers according to Masonic rituals — and even
more so those who possess the signs, handshakes, and passwords. In each Masonic organize the power struggles and
the need for financial contributions to maintain operations have become defining features of their existence, resulting
in isolation, slander, and devaluation of other Masonic bodies.

A characteristic example of this practice is a circular issued by a former Grand Master of the Grand Lodge of Greece
explicitly forbidding any communication between its members and the “rival” National Grand Lodge of Greece. A
similar caution exists in the reports of the President of the General Affairs Council of the National Grand Lodge of
Greece, presented during General Assemblies, warning members about relations with “no regular Masonic organizes”.

Regardless of whether we use the term “Brotherhood” or “Fraternity” to describe the relationship among members of
Masonic organizations, one thing is certain: it is very difficult for such relationships to be expressed in practice because
the leadership and a significant portion of their members do not embody either of these concepts. In conclusion, we
can say that in Greek society, the concept of “Brotherhood” is more developed than that of “Fraternity” and is
expressed in many different ways in people's daily lives. In contrast, “Fraternity” is relatively unfamiliar and often
carries a negative connotation.

Freemasonry, as an imported institution in Greece, refers more to “Fraternity” This reference,
which alludes to a closed group of people, may be one of the reasons for Freemasonry's negative
image in Greece. Another reason is the behavior of the leaderships of the Grand Lodges, who
maintain, for their own interests, their disputes in a competitive manner — so much so that they
promote neither “Brotherhood” nor “Fraternity” among Greek Freemasons.

{ t
Giorgos Boussoutas Thanassoulas

[1] Portal for the Greek Language, Dictionary of Modern Greek, lemma "AdgAdotnta" ( Fraternity) and
"AbSeAdoouvn" (Brotherhood).

22



Pour le 4 février faisons vivre la Fraternité !

Par Mateo Simoita
3 févr. 2025

Créée le 21 décembre 2020 par I'assemblée générale de 'ONU dans le contexte de
I'épidémie Covid — 19, la journée internationale de la Fraternité humaine du 4 février
2025 est une nouvelle occasion de réfléchir aux difficultés du Vivre ensemble sur notre
planéte !

Il n‘est peut-étre pas inutile de préciser ce que I'on peut comprendre aujourd’hui avec
ces deux mots de Fraternité Humaine !

Quelle définition pour la fraternité humaine :

« La fraternité humaine peut étre définie comme un principe fondamental qui reconnait I'unité et I'égalité de tous
les étres humains, indépendamment de leur origine, de leur culture, de leur religion ou de leur statut social. Elle
repose sur des valeurs de solidarité, de respect, de compassion et de justice, visant a promouvoir la paix et I'harmonie
entre les individus et les peuples. »

Nations Unies ARES/75200
() Assemblée générale Distr. générale
\\(l 1‘/‘ 28 décembre 2020
NS
=

Soixante-quinziéme session
Point 15 de I’ordre du jour
Culture de paix

Résolution adoptée par I’Assemblée générale
le 21 décembre 2020

[sans renvoi a une grande commission (A/75/L.52 et A/75/L.52/Add.1))]
75/200. Journée internationale de la fraternité humaine

L’Assemblée générale,

2. Invite tous les Etats Membres, les organismes compétents du systéme des
Nations Unies et les autres organisations internationales, ainsi que la société civile,
y compris les organisations non gouvernementales et le secteur privé, a célébrer
chaque année la Journée internationale de la fraternité humaine, le 4 février, de la
maniére qu’ils jugeront la plus appropriée, les célébrations devant étre financées au
moyen de contributions volontaires uniquement ;

3. Invite tous les Etats Membres a continuer d’ceuvrer pour une culture de
paix afin de contribuer a la paix et au développement durable, notamment en célébrant
les journées internationales, régionales ou nationales et en mobilisant les efforts de la
communauté internationale en faveur de la paix, de la tolérance, de I’inclusion, de la
compréhension et de la solidarité.

47¢ séance pléniére
21 décembre 2020

Cette fraternité humaine fait partie des différentes formes de Fraternité. On peut distinguer six grandes catégories de
Fraternité :

23



1. La Fraternité familiale

o C’est avant tout un lien biologique ou adoptif entre fréres et sceurs d’'une méme famille qui se traduit
par I'entraide, 'amour et la solidarité.

2. La Fraternité nationale ou civique

o Fondée sur I'idée d’une solidarité entre citoyens d’'un méme pays, elle est symbolisée en France par le
triptyque « Liberté, Egalité, Fraternité ».

3. La Fraternité religieuse

o C’est d’abord un devoir entre croyants d’'une méme religion. Elle est fondée sur le dogme du rapport
avec le concept déiste.

4. La Fraternité militaire et corporative

o On la rencontre entre les membres d’'un groupe exercant une activité commune (armée, police,
pompiers...) présentant soit un danger soit une spécificité sociale : elle est basée sur la loyauté, le
courage et I'esprit de corps.

5. La Fraternité associative et communautaire

o Elle se manifeste dans les associations, clubs et organisations sociales pour créer une entraide dans un
cadre d’intéréts communs.

o Cela concerne aussi bien le club de boulistes, que les membres d’un parti politique ou le clan mafieux
6. La Fraternité universelle ou humaine

o Elle est fondée sur un concept philosophique et moral qui affirme 'unité de ’humanité, rejette les
discriminations liées a la race, la culture, la religion ou la classe sociale et met en exergue le concept
du Bien commun !

Il est clair que la Fraternité humaine n’a pas de spécificité liée au genre ! Si la sororité a un sens c’est d’abord pour
s‘opposer a la fraternité genrée du mode clanique.

Je suis convaincu que la fraternité magonnique est une forme de la fraternité humaine universelle qui nous renvoie a
cette notion de Bien commun !

Il est dommage que l'aspect « alimentaire » de la fraternité clanique ait constitué une approche revendiquée par
certains organismes maconniques ! Ce faisant la fraternité des francs-macons a pu étre interprétée comme la possibilité
d’accéder a des privileges | En réalité il s'agit d'une déviance car la fraternité pronée dans les loges est réellement une
transcendance.

La Fraternité humaine nous incite a rejeter I'ostracisme, le nationalisme et le dogmatisme religieux ! Elle nous incite a
cultiver le Bien commun !

Le concept du Bien commun ne date pas d’hier ! Si Platon, Aristote, Saint Augustin, Saint Augustin, Jean-Jacques
Rousseau en ont parlé, le Bien Commun prend une nouvelle actualité avec la problématique du devenir de notre
planete !

Sceurs et Freres, Femmes et Hommes, cultiver le Bien commun, n’est-ce pas la plus belle motivation de la Fraternité et
du Vivre Ensemble ?

Vive le 4 février 2025, Journée internationale de la Fraternité humaine !

Mateo Simoita

24



Le manque de fraternité, un risque réel pour I’humanité
Giordano Bruneau

11 janv. 2025

Liberté, Egalité, Fraternité, les républicains francais ne s’y
étaient pas trompés, la Fraternité est bien l'un des 3
piliers sur lesquels se fonde une humanité véritable dont
on s’efforce de définir les droits imprescriptibles.

Notre obédience se reconnait dans cette humanité
républicaine, et elle en fait méme sa devise, méme si la
fraternité maconnique se définit de maniére spécifique.

Dans chaque fraternité, chacun doit aimer l'autre autant
sinon plus que lui-méme. Mais jusqu’ol cet idéal se
vérifie-t-il lorsque la situation l'interroge ; pire, arrive-t-il, lorsque son application est en jeu, qu’il se réalise vraiment ?

Qui en effet remplit 'obligation morale que la nature ou la déclaration solennelle lui a donnée au moment ou elle
s’avere nécessaire.

Loin de moi I'idée de fustiger la sincérité de la fraternité magonnique, car chacun d’entre nous et moi parmi les autres,
avons ressenti la chaleur d’étreintes au moment ou nous en avions le plus besoin.

Parfois méme, loin de notre temple, aux heures habituelles de nos réunions, ne vous est-il jamais arrivé de frissonner
comme si la communion de forces jointes vous appelaient a les rejoindre ; pas de faux semblants, cela n’est pas
systématique, mais le seul fait que cela se produise parfois prouve la puissance de notre fraternité.

Il existe différentes formes de fraternité et sans doute est-il nécessaire de s’y intéresser pour tenter de bien définir la
notre.

Par ailleurs, peut-on définir la Fraternité sans avoir évoqué I'existence de fraternités, dont la pluralité risque parfois de
constituer un déni de LA Fraternité. Permettez-moi de m’étonner qu’alors que toutes les religions et tous les ordres
fassent de la Fraternité universelle le socle de leur quéte du bonheur tout aussi universel, les Hommes qui les
représentent développent une facheuse tendance a poser les limites de leur foi, de leurs dogmes et de leurs rites a
cette fraternité.

A ce stade, je définirai 4 types de fraternités :

- la fraternité du sang, ou plut6t de la famille traditionnelle

- la fraternité des communautés, confréries et autres moniales
- la fraternité sociétale ou universelle

- et enfin la fraternité magonnique

La fraternité au sein de la famille traditionnelle constitue et représente la fraternité originelle et naturelle ; elle se
présente d’ordinaire par la fraternité du sang, mais elle s’étend au sein des familles recomposées. Elle s'’entend méme
dans certaines cultures de maniére étendue. Elle est I'essence de toute fraternité, que I'on peut définir comme I'union
indicible de celles et ceux qui viennent d’'un méme amour, d’'un méme partage.

25



Elle ne peut évoluer qu’au cceur de 'amour du foyer. Le partage entre freres et sceurs peut étre quasi total. Mais ses
limites sont celles de la fratrie, et elle ne résiste pas toujours a certains évenements, comme la disparition de celle ou
de celui qui représentait le ciment, ou la formation par certains des membres de leur propre foyer.

Chaque famille posséde une histoire singuliere, du fait de sa constitution, de son évolution, replacées dans leurs
époques. Personnellement, j'ai eu 4 sceurs et un frere, et je pense aujourd’hui que ma famille a été profondément
marquée par certains faits et évenements : le fait que nos 2 parents furent de jeunes orphelins de pére et mére suite
a de sordides histoires, qu’ils se soient connus dans une communauté paroissiale, que notre condition soit modeste,
que la différence d’age entre le ler et le dernier enfant soit de 17 ans, que mai 68 survint au cours de la post
adolescence des ainées, que mon pere étant retraité a 55 ans, notre famille citadine devint rurale, que les destins des
uns et des autres furent treés variés. Enfin, la disparition de notre pére nous démontra sans que nous en ayons eu
conscience avant, qu’il était le centre de notre union.

Cette histoire est trés personnelle et vous pourriez vous demander pourquoi je vous raconte ma vie, mais une loge ne
pourrait-elle connaitre une histoire semblable, avec sa genése contestée, sa progression surprenante, ses référents
emblématiques ne rompant aucune égalité, etc...

Lapprentissage naturel et originel de la pratique fraternelle au sein de la famille peut, et je prends le parti de dire «
devrait », poser les bases de la quéte de la fraternité universelle a laquelle chacun se doit de concourir.

Cependant, il arrive que la fraternité familiale s’avere étre un échec complet, allant jusqu’au conflit .

Il convient d’observer que des 4 types de fraternité que je me propose de définir, elle est la seule qui ne soit pas choisie.
Dans les sociétés ou la loi définit les régles qui régissent les fratries au titre du genre et/ou du rang, elle constitue une
entrave aux valeurs qui accompagnent naturellement la fraternité, c’est a dire la liberté et I’égalité.

A ce propos, je pense que I'’Abbé Pierre, dans un livre intitulé « Mémoire d’un croyant », résume parfaitement ce que
les fraternités religieuses peuvent apporter a la fraternité universelle, en écrivant : « N'est-il pas temps, tous unis en la
vérité de nos fois, une et diverses, de dénoncer, de corriger inlassablement ces fanatismes qui constituent pour tant
d’humains de bonne volonté le principal obstacle a la rencontre de I'éternel qui est I'amour ».

La fraternité sociétale ou universelle est considérée par de nombreux anthropologues et philosophes, tel Albert
JACQUARD dans un ouvrage intitulé « Mon utopie », comme l'aboutissement de la vie sur I'échelle de la complexité.

Selon Pierre RABHI, agronome, économiste et philosophe, il semble méme que la fraternité universelle soit la seule
voie spirituelle qui puisse permettre a I’hnumanité de survivre, étant donnée les voies matérielles et technologiques sur
lesquelles elle s’est globalement engagée depuis ses origines, et surtout depuis le développement exponentiel des
technologies.

Force est de constater que depuis que I’'Homme sait qu’il pense, la plupart des ethnies, méme si elles avaient développé
en leur sein des liens de fraternité, sans doute corrompues par de difficiles expériences de survie et par imitation des
lois du régne animal, ont préféré systématiquement la compétition a la coopération.

La compétition est un facteur d’émulation, et I'on peut s'amuser a « compter les points » comme je 'ai récemment
entendu ici dans une minute culturelle, mais pas pour la survie des uns contre la disparition des autres, d’autant plus
si la coopération permet a tous une bonne vie, de surcroit durable.

Ce choix des hommes pour la compétition, peut-étre jadis obligé, constitua un tournant déterminant pour le
développement de I'esprit de fraternité, qui s’est alors fondé sur les intéréts communs de groupes constitués, comme
ceux des nations ou conglomérats économiques, politiques et militaires.

Mais ce choix pour la compétition ne sut pas s’arréter, lorsqu’une fois la survie du groupe assuré, elle se donnait pour
nouveau but I'accumulation des biens et des pouvoirs, ne pouvant ignorer les privations qu’elle imposerait aux autres
aujourd’hui, et plus encore demain, a leur propres enfants. Des lors, rien ne garantit que la fraternité, méme si elle
permet l'obtention de satisfactions éphémeres, ne permette d’obtenir le bonheur durable, ni aux riches et puissants,

26



ni évidemment aux pauvres et aux faibles. Les inégalités dominent, générent des conflits et des violences, et on
s’éloigne de la fraternité sociétale et universelle, prometteuse pour tous d’une bonne vie.

Du fait d'immenses progrées de I'intelligence humaine grace a I'évolution des technologies de I'information, qui facilite
les coopérations, mais sans but universaliste, c’est 'ensemble des technologies qui ont connu des progres
considérables. Si ’humanité ne maitrise pas I'emploi et le partage de ces évolutions et de leurs résultats a travers le
chemin que parcourt la vie sur I'échelle de la complexité, elle court a sa propre perte, par oubli de la fraternité qui
aurait d0 accompagner ces autres développements.

Désormais, I’humanité est dépassée par ses progres, car elle ne les utilise pas au bénéfice du plus grand nombre, par
manque ou déni de la nécessité absolue d’une certaine spiritualité.

Lavidité ne connait plus de limites car les maitres des technologies sont en mesure de concentrer sans cesse plus de
moyens et de pouvoirs au détriment de tous les autres, en retirant a la planéte plus qu’on ne lui apporte. Or, ses
ressources ne sont pas infinies, nous le savons tous, et nul n’ignore les pénuries qui débutent, s’étendront, et les
destructions irrémédiables qui se poursuivent, au péril des générations futures.

Au nom méme de la fraternité, 'on peut connaitre des communautés dénuées de toutes les valeurs qui fondent la
fraternité : les valeurs essentielles et fondamentales y ont été oubliées, I'amour, la compassion, l'altruisme, I'égalité, la
liberté, la tolérance, la bienveillance, la solidarité, et ou les vices les plus répandus en ce monde tels que l'avidité et
I'envie sont apparues et constituent les moteurs de la motivation. Pire, certaines sectes mafieuses ou criminelles se
réclament de la fraternité.

On traite généralement la fraternité sous I'angle de la joie qu’elle apporte. Pourtant, je crois qu’il convient de ne pas
ignorer les risques considérables que fait peser le manque de fraternité réelle sur I’lhumanité.

Quant a la Fraternité macgonnique, elle constitue la base, la pierre angulaire et le ciment entre ses adeptes, d'un ordre
a part.

La notion de fraternité domine I'engagement de I'impétrant lors de son initiation.

La fraternité maconnique constitue a la fois un moyen et un but, ce qui m’empéche aujourd’hui, de la séparer des
questions sociétales : la franc-magonnerie crée des liens plus forts au plan du partage de la réflexion en son sein que
ceux que chacun peut développer par la pensée individuelle ou dans un collectif limité ; les francs-macgons ont pour
devoir de faire rayonner les progres dont ils sont porteurs au sein de la société, et ne sauraient limiter le bénéfice du
résultat de leur travaux a I'élite qu’ils constituent, les rendant ainsi stériles. Lambition de la fraternité magonnique est
plus grande méme si elle est utopique, elle est d’étendre leurs liens fraternels a tous les membres de I’'humanité. Nous
devons le croire et devons agir en permanence en ce sens.

C’est ainsi que pour moi, le moment de grace au cours duquel, transcendé par un rite parfaitement accompli, je me
sens dans la plénitude et en pleine harmonie avec tous les magons du monde, mais au-dela dans une quéte profonde
de la fraternité universelle, c’est le moment ou I'énergie circule entre nos mains, nos corps et nos ames : c’est la chaine
d’union. Je n‘ai sans doute pas le droit de rappeler ici les mots du Vénérable Maitre en cet instant magique, mais peut-
étre puis-je vous inviter a repenser subrepticement a ce que je vous dis en ce moment, lorsqu’il les prononcera lui-
méme.

Je pense en effet que ces quelques mots du Vénérable Maitre pourraient suffire en eux seuls a dire tout ce qui doit
I'étre sur la Fraternité magonnique.

Les francs-macgons ne partagent ce qu’ils ont, (au-dela de la charité des enfants de la veuve), mais ils partagent ce qu’ils
sont, et cela est tout a fait fondamental.

Le sens de la fraternité magonnique ne consiste pas seulement a aider individuellement ou collectivement tel ou tel
frére qui en ressent le besoin, mais de promouvoir l'esprit de fraternité, de le transcender, d’en faire un credo a
I'intérieur du temple naturellement, mais aussi de poursuivre l'ceuvre de fraternité dans le monde profane.

27



En guise de conclusion, je lance une interrogation et presqu’une invitation : quel franc-magon en capacité de le faire
peut se priver de donner son sang, de s’inscrire sur les registres de donneurs de moelle osseuse et sur ceux des
donneurs d’organes post-mortem. Cette maniere d’affirmer que chaque corps doit pouvoir étre partagé avec tout autre
ne constitue-t-il pas un pas déterminant pour la fraternité universelle ? Mais la forme de ma question est quelque peu
manichéenne, et nous sommes avant tout des macons libres ?

Néanmoins, a tout hasard, je vous indique ladresse du site de référence http://www.france-adot.org

Giordano Bruneau

La falta de fraternidad, un riesgo real para la humanidad

por Giordano Bruneau

Libertad, lgualdad, Fraternidad. Los republicanos
franceses no se equivocaron: la Fraternidad es uno de los
tres pilares sobre los cuales se funda una humanidad
auténtica, que busca definir sus derechos inalienables.

Nuestra obediencia se identifica con esta humanidad
republicana, al punto de hacer de ella su lema, aunque la
fraternidad masadnica se define de manera especifica.

En toda fraternidad, cada persona debe amar al otro tanto o mas que a si misma. Pero, ¢hasta dénde se verifica este
ideal cuando las circunstancias lo ponen a prueba? Peor aun, ¢llega a realizarse plenamente cuando se exige su
aplicacién?

¢Quién cumple con la obligacidon moral que la naturaleza o una declaracién solemne le ha impuesto en el momento en
gue se vuelve necesaria?

No es mi intencidn criticar la sinceridad de la fraternidad masdnica, ya que todos nosotros, incluyéndome, hemos
sentido la calidez de un abrazo cuando mas lo necesitdbamos.

A veces, incluso lejos de nuestro templo y fuera de las horas habituales de nuestras reuniones, énunca han sentido un
escalofrio, como si una comunién de fuerzas unidas los llamara a unirse? Seamos honestos: no ocurre
sistematicamente, pero el simple hecho de que suceda ocasionalmente demuestra la fuerza de nuestra fraternidad.

Diferentes formas de fraternidad

Existen diversas formas de fraternidad y quiza sea necesario explorarlas para definir mejor la nuestra. Ademas, épuede
definirse la Fraternidad sin mencionar la existencia de fraternidades cuya pluralidad, a veces, parece contradecir la idea
de LA Fraternidad?

Permitanme expresar mi asombro ante el hecho de que, mientras todas las religiones y érdenes proclaman la
Fraternidad Universal como base de su busqueda de la felicidad universal, los hombres que las representan tienden a
delimitar su fe, sus dogmas y sus ritos, restringiendo esta fraternidad.

28



Cuatro tipos de fraternidad

Definiré cuatro tipos de fraternidad:

1. La fraternidad de sangre, o de la familia tradicional.

2. La fraternidad de las comunidades, cofradias y érdenes religiosas.
3. La fraternidad societal o universal.

4, La fraternidad masodnica.

Fraternidad en la familia tradicional

La fraternidad dentro de la familia tradicional constituye y representa la fraternidad originaria y natural. Generalmente
se basa en lazos de sangre, aunque también incluye a familias reconstituidas o extendidas en ciertas culturas. Es la
esencia de toda fraternidad, definida como la unién indescriptible entre quienes provienen del mismo amor vy
comparten un vinculo profundo.

Esta fraternidad florece en el amor del hogar. Sin embargo, sus limites son los de la propia familia, y no siempre resiste
ciertos eventos, como la pérdida de quien representaba el lazo de unidn o la creacién de nuevos hogares por parte de
los miembros.

Cada familia tiene una historia Unica marcada por su constitucidn, evolucion y contexto. Por ejemplo, mi familia, con
cuatro hermanas y un hermano, estuvo profundamente influenciada por hechos como que ambos padres quedaron
huérfanos a una edad temprana, el contexto de nuestra modesta condicion, y los cambios sociales y culturales que nos
afectaron.

De manera similar, una logia también puede tener una historia comparable: su origen, sus progresos inesperados, y los
referentes que, sin romper la igualdad, le dieron cohesion.

Fraternidades religiosas

No me extenderé sobre las fraternidades religiosas, pero es importante destacar que el ecumenismo que las une puede
servir de ejemplo. Aunque estas fraternidades comparten un objetivo comun, cada una sigue caminos diferentes, lo
cual se alinea con los ideales de la fraternidad masdnica en su busqueda de la fraternidad universal.

En este contexto, las palabras del Abbé Pierre en su obra "Memorias de un creyente" resultan reveladoras:
Y

"é¢No es hora, unidos en la verdad de nuestras diversas creencias, de denunciar y corregir incansablemente los
fanatismos que constituyen el mayor obstaculo para tantos seres humanos de buena voluntad en su encuentro con el
amor eterno?"

Fraternidad societal o universal

Fildsofos como Albert Jacquard y Pierre Rabhi han destacado que la fraternidad universal es esencial para la
supervivencia de la humanidad, especialmente frente al avance exponencial de las tecnologias. Sin embargo, la

29



humanidad, a menudo corrompida por la competencia y la codicia, ha priorizado la acumulacién de bienes y poder
sobre la cooperacion, alejandose de los valores de fraternidad universal.

Es crucial que las tecnologias y avances modernos se utilicen para el bien comun, ya que el egoismo y la explotacién
desenfrenada de recursos naturales amenazan la existencia de las generaciones futuras.

Fraternidad masodnica

La fraternidad masdnica constituye la base, la piedra angular y el vinculo fundamental entre los miembros de nuestra
Orden. Es a la vez un medio y un fin. Su propdsito trasciende los limites del templo para irradiar en la sociedad,
buscando extender los lazos fraternos a toda la humanidad.

En este sentido, el momento mas sublime para mi es la cadena de unidn. Es cuando siento una conexién plena y
armoniosa con todos los masones del mundo, y mas alla, en una profunda busqueda de la fraternidad universal.
Aungue no puedo repetir aqui las palabras exactas del Venerable Maestro en ese instante, les invito a reflexionar sobre
ellas cuando las pronuncie.

En la masoneria, no compartimos Unicamente lo que tenemos, sino lo que somos. Esta es la esencia de nuestra
fraternidad.

Conclusion

Como reflexidn final, lanzo una pregunta e incluso una invitacidn: ¢qué masadn, si tiene la capacidad, puede privarse de
donar sangre, registrarse como donante de médula ésea o de dérganos post mortem? ¢No seria este un paso
significativo hacia la fraternidad universal? Aunque la pregunta puede parecer maniquea, no debemos olvidar que
somos masones libres.

Para aquellos interesados, les dejo el enlace al sitio de referencia: http://www.france-adot.org.

Giordano Bruneau

30



Lack of brotherhood, a real risk for humanity

by Giordano Bruneau

Liberty, Equality, Fraternity. The French republicans did not make a
mistake—Fraternity is indeed one of the three pillars upon which true
humanity is founded, striving to define its inalienable rights.

Our Masonic obedience recognizes itself within this republican ideal and
even adopts it as its motto, though Masonic fraternity defines itself in a
specific way.

In every form of fraternity, each individual should love others as much, if not more, than themselves. But how far does
this ideal hold when circumstances put it to the test? Worse, when the application of this ideal is required, does it truly
manifest?

Who, indeed, fulfills the moral obligation that nature or a solemn declaration has imposed upon them when the time
calls for it?

It is not my intention to cast doubt on the sincerity of Masonic fraternity, for each one of us—including myself—has
felt the warmth of an embrace when we needed it the most.

At times, even far from our temple, outside the usual hours of our meetings, have you not experienced a shiver, as
though a communion of joined forces were calling you to reunite with them? Let us be honest—it does not happen
every time, but the mere fact that it sometimes does is proof of the strength of our fraternity.

Forms of Fraternity

There are different forms of fraternity, and it may be necessary to examine them closely in order to better define our
own.

Moreover, can we define Fraternity without mentioning the existence of other fraternities, whose plurality sometimes
seems to contradict the idea of the Fraternity?

Let me express my amazement that, while all religions and orders claim universal fraternity as the foundation of their
guest for universal happiness, the men who represent them tend to impose limits on this fraternity through their faith,
dogmas, and rites.

Four Types of Fraternity

At this point, | will outline four types of fraternity:
1. Fraternity of blood, or the traditional family.
2. Fraternity of communities, brotherhoods, and religious orders.
3. Societal or universal fraternity.

4. Masonic fraternity.
1. Fraternity within the Traditional Family

31



Fraternity within the traditional family constitutes the original and natural form of fraternity. It is generally based on
blood ties but extends to blended and extended families in some cultures. It is the essence of all fraternity, which can
be defined as the indescribable union of those who share the same love and the same bond.

This type of fraternity can only grow within the love of the home. Sharing among siblings can be almost total. However,
it is limited to the family unit and does not always withstand certain events, such as the loss of the family figure who
served as its foundation, or when some members form their own households.

Every family has a unique history based on its composition, evolution, and the era in which it exists. For example, my
family, with four sisters and one brother, was deeply influenced by specific events: the fact that our two parents were
young orphans due to tragic circumstances, that they met in a parish community, that our financial situation was
modest, and that there was a 17-year age gap between the first and the last child. Events such as May 1968 marked
the post-adolescence of the eldest siblings, and my father’s early retirement at age 55 led our urban family to move to
the countryside. Finally, the passing of our father made us realize, without previous awareness, that he was the central
pillar of our union.

This story is personal, and you may wonder why | am sharing it with you. But, could a lodge not have a similar history,
with its contested origins, its surprising progression, and its emblematic figures who maintained equality among all?

2. Religious Fraternities

| will not dwell long on the subject of religious fraternities, but they deserve to be considered as an example of how
the ecumenism that unites them may serve as a model. Religious fraternities share the same goal, though they
approach it through different paths—a concept that aligns with one of the purposes of Masonic fraternity in its quest
for universal fraternity.

On this point, the words of Abbé Pierre in his book "Memoirs of a Believer" seem appropriate:

"Isn't it time, united in the truth of our shared and diverse faiths, to denounce and tirelessly correct the fanaticisms
that constitute the greatest obstacle for so many well-intentioned people in their encounter with eternal love?"

3. Societal or Universal Fraternity

Many anthropologists and philosophers, such as Albert Jacquard in his work "My Utopia", consider universal fraternity
as the pinnacle of life within the complexity of existence. According to Pierre Rabhi, an agronomist, economist, and
philosopher, universal fraternity may even be the only spiritual path capable of ensuring humanity's survival, given the
material and technological paths it has taken, particularly with the exponential development of technology.

However, since the dawn of self-awareness, humanity—despite forming bonds of fraternity—has often been corrupted
by the harsh realities of survival, choosing competition over cooperation, imitating the laws of the animal kingdom.

Competition can foster growth, as one can "keep score" (as | recently heard during a cultural discussion), but not when
it means survival for some at the cost of the disappearance of others. Cooperation, on the other hand, allows everyone
to live well—and sustainably.

The choice of competition, though once necessary, marked a turning point in the development of fraternity. It then

became based on the shared interests of organized groups such as nations, economic conglomerates, and political or

military alliances. However, this competitive mindset has continued unchecked, even after the survival of the group
32



was secured. It evolved into an insatiable drive for the accumulation of wealth and power, ignoring the deprivation this
imposes on others—both present and future generations.

As a result, inequality breeds conflict and violence, pulling us further away from societal and universal fraternity, which
holds the promise of a good life for all.

4. Masonic Fraternity

Masonic fraternity is the foundation, cornerstone, and binding cement among members of the Order. Fraternity is at
the heart of the aspirant's commitment during their initiation.

Masonic fraternity is both a means and an end, which is why it cannot be separated from societal questions.
Freemasonry creates stronger bonds through shared reflection than those that individuals can develop alone or within
limited groups. Freemasons have a duty to radiate the progress they achieve into society and must not limit the benefits
of their work to the elite they may constitute, lest their efforts become sterile. The ambition of Masonic fraternity,
though utopian, is to extend these fraternal bonds to all members of humanity. We must believe in this and act toward
it continually.

For me, the most sublime moment—when | feel harmony with all Masons worldwide—is during the chain of union.
When energy flows between our hands, bodies, and souls, transcending us through a perfectly executed ritual, we
experience true fraternity. | may not have the right to recall the exact words spoken by the Venerable Master during
that magical moment, but | invite you to reflect silently on what | am saying when you next hear him speak them.

Masons do not share only what they have—beyond the symbolic charity of the "widow’s children" —they share what
they are, and that is fundamental.

Conclusion
| will conclude with a question that may also serve as an invitation:

Which Freemason capable of doing so would refrain from donating blood, registering as a bone marrow donor, or
signing up as an organ donor after death? Is this not a crucial step toward universal fraternity?

But my question is somewhat dualistic, and after all, we are free Masons.

For those interested, here is the reference site: http://www.france-adot.org.

Giordano Bruneau

33



Fraternidad y Aretecracia: El Camino hacia la Unidad Global

por Milton Arrieta-Lépez

https://miltonarrietalopez.academia.edu/

La fraternidad, entendida como un vinculo esencial de unidad y respeto mutuo entre las personas, ha sido
histéricamente parte de los ideales de las grandes revoluciones democrdaticas. Sin embargo, en la actualidad, este
principio parece diluirse en un mundo dominado por intereses geopoliticos, econdmicos y por una fragmentacién
social promovida por discursos populistas que apelan a la division. A diferencia de la libertad y la igualdad, la
fraternidad ha sido tratada con menor relevancia en el desarrollo de los sistemas politicos modernos, relegada al
ambito de los ideales éticos, pero sin un correlato juridico robusto.

El principio de libertad fue el primero en materializarse en el derecho internacional publico, sirviendo como base para
la primera generacion de derechos humanos, aquellos relacionados con las libertades individuales y politicas. Este
proceso se concretd con la adopcidn del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Politicos (PIDCP), que garantiza
derechos como la libertad de expresion, de pensamiento, de asociacion y el acceso a procesos judiciales justos. La
libertad, asi consagrada, se transformd en un estandar juridico de obligatorio cumplimiento para los Estados que
ratificaron este instrumento. De esta manera, la comunidad internacional adopté un marco comun de proteccién que
reforzé la dignidad del individuo frente al poder estatal, estableciendo limites y obligaciones claras para prevenir
abusos.

Por su parte, el principio de igualdad también encontrd su lugar en el derecho internacional publico mediante la
consagracion de los derechos econdmicos, sociales y culturales (DESC), expresados en el Pacto Internacional de
Derechos Econdmicos, Sociales y Culturales (PIDESC). Estos derechos de segunda generacidn, que incluyen la igualdad
de oportunidades en la educacién, salud y la proteccion social han sido incorporados en las constituciones de la
mayoria de los 193 paises miembros de las Naciones Unidas, adquiriendo la categoria de derechos fundamentales. Sin
embargo, el principio de fraternidad ha tenido un desarrollo menos robusto. En el derecho internacional publico, se ha
traducido bajo el término "solidaridad" y ha dado origen a los derechos de tercera generacién, como el derecho a la
paz, al desarrollo sostenible y a un medio ambiente sano. A diferencia de las generaciones anteriores, estos derechos
no se encuentran recogidos en un pacto internacional vinculante y requieren, por su naturaleza, de la cooperacion
activa de los Estados para garantizar su salvaguarda, lo que evidencia una laguna normativa y una falta de compromiso
efectivo para su plena materializacion.

La creciente crisis de los sistemas democraticos actuales evidencia la urgencia de revitalizar el principio de fraternidad
como eje de las relaciones sociales y politicas. En este contexto, la Aretecracia, un modelo basado en la excelencia ética
y moral de los lideres, propone un cambio significativo en la forma en que se seleccionan quienes tienen la
responsabilidad de gobernar. Este enfoque busca superar los limites de las democracias tradicionales al exigir una
cualificaciéon previa de los candidatos mediante criterios que evallen sus virtudes civicas, compromiso ético y
capacidad para liderar con justicia.

El avance del populismo y de formas de plutocracia ha deteriorado la confianza en las instituciones democraticas. Con
frecuencia, los sistemas actuales permiten el ascenso de lideres que, si bien son populares, carecen de la preparacion
y la ética necesarias para tomar decisiones basadas en el bienestar colectivo. Esto fomenta una gobernanza reactiva,
muchas veces centrada en intereses particulares, que profundiza las desigualdades y debilita los lazos de solidaridad.
La Aretecracia, en contraste, pretende consolidar un liderazgo que priorice la integridad, la virtud y la competencia,
valores imprescindibles para restaurar la cohesion social.

La fraternidad politica y social no solo implica un lazo simbélico entre las personas, sino también un compromiso real
con el desarrollo de politicas publicas que promuevan el respeto mutuo y la cooperacidn. Desde la perspectiva de la
Aretecracia, fomentar la fraternidad requiere mecanismos concretos que fortalezcan la educacion en valores, la
participacién activa y el acceso equitativo a los recursos. Solo asi se podra construir un espacio de convivencia donde
la diversidad sea percibida como una fortaleza y no como una amenaza.

34



Ademas, la Aretecracia se presenta como una propuesta innovadora para evitar que las democracias degeneren en
sistemas vulnerables al clientelismo y la corrupcién. Al garantizar que los candidatos sean evaluados por su
compromiso con la ética publica y su capacidad para gestionar el poder de manera responsable, este modelo reduce
la posibilidad de que lideres oportunistas manipulen a la opinién publica en beneficio propio. Esta preseleccion ética
se concibe como una medida preventiva que fortalece la legitimidad de los procesos electorales y asegura una
representacion mas digna y efectiva.

El principio de fraternidad debe trascender las fronteras nacionales y proyectarse como un ideal universal que guie la
politica internacional. En un contexto global marcado por conflictos armados y crisis humanitarias, es imprescindible
promover un sentido de comunidad global fundamentado en la solidaridad y la corresponsabilidad. La Aretecracia, al
enfatizar la importancia de lideres virtuosos con una visién integradora y ética, puede contribuir a la creacién de un
orden internacional mas justo y pacifico.

Este enfoque también resalta la necesidad de superar las divisiones internas que perpetdan las desigualdades en
nuestras sociedades. La construccién de una fraternidad efectiva requiere no solo un marco normativo sélido, sino
también una transformacidn cultural que promueva el respeto, la empatia y la bisqueda del bien comun. La educacién
para la paz y la formacion de ciudadanos conscientes de sus deberes y derechos se convierten en pilares esenciales de
este proceso.

La Aretecracia se posiciona como una alternativa viable para enfrentar los desafios actuales de la gobernanza y
fortalecer la fraternidad como principio fundamental de las relaciones humanas. Al proponer un modelo politico
basado en la virtud y la excelencia ética, se plantea la posibilidad de reconfigurar la democracia para hacerla mas justa,
solidaria y efectiva. En ultima instancia, solo mediante la construccién de un liderazgo ético y comprometido sera
posible restaurar la confianza en las instituciones y promover una unidad global basada en la cooperacion, la justicia y
la fraternidad.

Milton Arrieta-Lépez

35



Fraternity and Aretecracy: The Path to Global Unity

Milton Arrieta-Lépez

https://miltonarrietalopez.academia.edu/

Fraternity, understood as an essential bond of unity and mutual respect among people,
has historically been part of the ideals of major democratic revolutions. However, today
this principle seems to be fading in a world dominated by geopolitical and economic
interests and by social fragmentation fueled by populist rhetoric that appeals to division.
Unlike liberty and equality, fraternity has received less attention in the development of
modern political systems, often relegated to the sphere of ethical ideals without a robust
legal framework to support it.

The principle of liberty was the first to be formalized in public international law, serving as
the foundation for the first generation of human rights—those related to individual and political freedoms. This process
was solidified with the adoption of the International Covenant on Civil and Political Rights (ICCPR), which guarantees
rights such as freedom of expression, thought, association, and access to fair judicial processes. Liberty, once enshrined
in this way, became a legal standard binding upon the states that ratified this treaty. Thus, the international community
adopted a common protective framework that strengthened the dignity of the individual in relation to state power by
establishing clear boundaries and obligations to prevent abuses.

Similarly, the principle of equality found its place in public international law through the establishment of economic,
social, and cultural rights (ESCR), formalized in the International Covenant on Economic, Social, and Cultural Rights
(ICESCR). These second-generation rights, which include equal access to education, healthcare, and social protection,
have been incorporated into the constitutions of most of the 193 member states of the United Nations, gaining
recognition as fundamental rights. However, the principle of fraternity has had a less robust development. In public
international law, it has been translated as "solidarity" and has given rise to third-generation rights, such as the right
to peace, sustainable development, and a healthy environment. Unlike the previous generations of rights, these have
not been codified in any binding international treaty and, due to their nature, require active cooperation among states
for their effective protection—revealing a legal gap and a lack of concrete commitment to their realization.

The growing crisis of current democratic systems highlights the urgency of revitalizing the principle of fraternity as the
cornerstone of social and political relations. In this context, Aretecracy, a model based on the ethical and moral
excellence of leaders, proposes a significant change in how those responsible for governing are selected. This approach
seeks to overcome the limitations of traditional democracies by requiring a prior qualification process for candidates,
based on criteria that evaluate their civic virtues, ethical commitment, and ability to lead with justice.

The rise of populism and forms of plutocracy has undermined public trust in democratic institutions. Current systems
often allow the rise of leaders who, although popular, lack the preparation and ethical grounding necessary to make
decisions for the collective good. This fosters reactive governance, frequently centered on particular interests, which
deepens inequalities and weakens bonds of solidarity. In contrast, Aretecracy aims to consolidate leadership that
prioritizes integrity, virtue, and competence—values essential for restoring social cohesion.

Political and social fraternity not only implies a symbolic bond among individuals but also demands a real commitment
to the development of public policies that promote mutual respect and cooperation. From the perspective of
Aretecracy, fostering fraternity requires concrete mechanisms that strengthen education in values, active participation,
and equitable access to resources. Only in this way can a space for coexistence be built where diversity is perceived as
a strength rather than a threat.

Additionally, Aretecracy presents itself as an innovative proposal to prevent democracies from degenerating into
systems vulnerable to clientelism and corruption. By ensuring that candidates are evaluated based on their
commitment to public ethics and their ability to responsibly manage power, this model reduces the possibility of
opportunistic leaders manipulating public opinion for personal gain. This ethical preselection is conceived as a

36



preventive measure that reinforces the legitimacy of electoral processes and ensures a more dignified and effective
representation.

The principle of fraternity must transcend national borders and be projected as a universal ideal guiding international
politics. In a global context marked by armed conflicts and humanitarian crises, it is essential to promote a sense of
global community grounded in solidarity and shared responsibility. By emphasizing the importance of virtuous leaders
with an integrative and ethical vision, Aretecracy can contribute to the creation of a more just and peaceful
international order.

This approach also underscores the need to overcome internal divisions that perpetuate inequalities within societies.
Building effective fraternity requires not only a solid normative framework but also a cultural transformation that
fosters respect, empathy, and the pursuit of the common good. Education for peace and the formation of citizens who
are aware of their duties and rights become essential pillars of this process.

Aretecracy positions itself as a viable alternative to address the current challenges of governance and strengthen
fraternity as a fundamental principle of human relations. By proposing a political model based on virtue and ethical
excellence, it opens the possibility of reconfiguring democracy to make it fairer, more inclusive, and more effective.
Ultimately, only through the construction of ethical and committed leadership will it be possible to restore trust in
institutions and promote global unity based on cooperation, justice, and fraternity.

Milton Arrieta-Lopez

37



Fraternité et Arétécratie : Le Chemin vers I'Unité Mondiale

Milton Arrieta-Lopez

https://miltonarrietalopez.academia.edu/

La fraternité, entendue comme un lien essentiel d'unité et
de respect mutuel entre les personnes, a historiquement
fait partie des idéaux des grandes révolutions
démocratiques. Cependant, aujourd'hui, ce principe
semble s’effacer dans un monde dominé par des intéréts
géopolitiques et économiques et marqué par une
fragmentation sociale alimentée par des discours
populistes pronant la division. Contrairement a la liberté
et a l'égalité, la fraternité a été traitée avec moins
d'importance dans le développement des systemes
politiques modernes, souvent reléguée au domaine des
idéaux éthiques sans un cadre juridique solide pour

I'appuyer.

Le principe de liberté a été le premier a se matérialiser en
droit international public, servant de fondement a la
premiére génération des droits de I'homme, ceux liés aux
libertés individuelles et politiques. Ce processus a été
concrétisé par l'adoption du Pacte International relatif aux
Droits Civils et Politiques (PIDCP), qui garantit des droits tels que la liberté d'expression, de pensée, d'association et
I'accés a des procédures judiciaires équitables. Ainsi consacrée, la liberté est devenue une norme juridique

contraignante pour les Etats ayant ratifié cet instrument. De cette maniére, la communauté internationale a adopté un
cadre commun de protection qui renforce la dignité individuelle face au pouvoir étatique en établissant des limites et
des obligations claires pour prévenir les abus.

De son cOté, le principe d'égalité a également trouvé sa place en droit international public grace a la consécration des
droits économiques, sociaux et culturels (DESC), tels qu'énoncés dans le Pacte International relatif aux Droits
Economiques, Sociaux et Culturels (PIDESC). Ces droits de deuxiéme génération, qui incluent I'égalité des chances dans
I'éducation, la santé et la protection sociale, ont été intégrés dans les constitutions de la majorité des 193 Etats
membres des Nations Unies, acquérant le statut de droits fondamentaux. Cependant, le principe de fraternité a connu
un développement moins abouti. En droit international public, il est traduit par le terme « solidarité » et a donné
naissance aux droits de troisieme génération, tels que le droit a la paix, au développement durable et a un
environnement sain. Contrairement aux générations précédentes, ces droits ne sont pas codifiés dans un pacte
international contraignant et nécessitent, de par leur nature, une coopération active des Etats pour &tre protégés,
révélant ainsi une lacune juridique et un manque d'engagement effectif pour leur pleine réalisation.

La crise croissante des systemes démocratiques actuels met en évidence l'urgence de revitaliser le principe de
fraternité en tant que pilier des relations sociales et politiques. Dans ce contexte, I'Arétecratie, un modele basé sur
I'excellence éthique et morale des dirigeants, propose un changement significatif dans la maniéere de sélectionner ceux
qui ont la responsabilité de gouverner. Cette approche vise a dépasser les limites des démocraties traditionnelles en
exigeant une qualification préalable des candidats sur la base de critéres évaluant leurs vertus civiques, leur
engagement éthique et leur capacité a diriger avec justice.

La montée du populisme et des formes de ploutocratie a affaibli la confiance dans les institutions démocratiques. Les
systemes actuels permettent souvent I'ascension de leaders qui, bien que populaires, manquent de la préparation et
de I'éthique nécessaires pour prendre des décisions en faveur du bien commun. Cela favorise une gouvernance
réactive, souvent centrée sur des intéréts particuliers, qui creuse les inégalités et affaiblit les liens de solidarité.

38



L'Arétecratie, en revanche, vise a consolider un leadership qui privilégie l'intégrité, la vertu et la compétence—des
valeurs essentielles pour restaurer la cohésion sociale.

La fraternité politique et sociale ne se limite pas a un lien symbolique entre les individus, elle implique également un
engagement réel en faveur de politiques publiques qui promeuvent le respect mutuel et la coopération. Du point de
vue de |'Arétecratie, promouvoir la fraternité nécessite des mécanismes concrets qui renforcent I'éducation aux
valeurs, la participation active et I'accés équitable aux ressources. Ce n'est qu'a cette condition qu'il sera possible de
construire un espace de coexistence ou la diversité est percue comme une force et non comme une menace.

De plus, I'Arétecratie se présente comme une proposition innovante pour empécher les démocraties de dégénérer en
systemes vulnérables au clientélisme et a la corruption. En garantissant que les candidats soient évalués sur leur
engagement envers I'éthique publique et leur capacité a gérer le pouvoir de maniére responsable, ce modéle réduit la
possibilité que des dirigeants opportunistes manipulent I'opinion publique a leur profit. Cette présélection éthique est
ectoraux et assure une représentation

congue comme une mesure préventive qui renforce la légitimité des processus é
plus digne et plus efficace.

Le principe de fraternité doit transcender les frontieres nationales et se projeter comme un idéal universel guidant la
politique internationale. Dans un contexte mondial marqué par des conflits armés et des crises humanitaires, il est
essentiel de promouvoir un sentiment de communauté mondiale fondé sur la solidarité et la coresponsabilité. En
mettant I'accent sur l'importance de dirigeants vertueux avec une vision intégrative et éthique, I'Arétecratie peut
contribuer a la création d'un ordre international plus juste et pacifique.

Cette approche souligne également la nécessité de surmonter les divisions internes qui perpétuent les inégalités au
sein de nos sociétés. La construction d'une fraternité effective nécessite non seulement un cadre normatif solide, mais
aussi une transformation culturelle qui promeut le respect, I'empathie et la quéte du bien commun. L'éducation a la
paix et la formation de citoyens conscients de leurs devoirs et de leurs droits deviennent des piliers essentiels de ce
processus.

L'Arétecratie se positionne comme une alternative viable pour relever les défis actuels de la gouvernance et renforcer
la fraternité en tant que principe fondamental des relations humaines. En proposant un modele politique basé sur la
vertu et I'excellence éthique, elle ouvre la voie a une redéfinition de la démocratie pour la rendre plus juste, solidaire
et efficace. En fin de compte, ce n'est qu'en construisant un leadership éthique et engagé qu'il sera possible de
restaurer la confiance dans les institutions et de promouvoir une unité mondiale fondée sur la coopération, la justice
et la fraternité.

Milton Arrieta-Lépez

39



Impressions de lecture :

"La fraternité, de la religion a la République" de Benoit Silvain Duforest
par Mateo Simoita

7 déc. 2025

Lauteur dédie son livre aux femmes « avenir de I’humanité » et aux
Benoit Silvain Duforest handicapés « dont on oublie trop souvent qu’ils sont des étres pensants. »

Dans son introduction, Benoit Silvain Duforest considere qu’il y a un lien

LA FRATERNITE, entre spiritualités, religions et fraternité !
DE LA RELIGION . . . .
A LA REPUBLIQUE La premiere partie de 'ouvrage concerne les monothéismes abrahamiques ;

. apres quelques rappels concernant les éléments communs aux trois grandes
Une spiritualité républicaine
pour construire le monde de demain religions du Moyen-Orient, 'auteur s’appuie sur une analyse de Paul Ricceur
| pour affirmer que dans ces trois religions la fraternité devient « un projet
éthique ». S’ensuit de nombreuses citations tendant a démontrer que les
religions sont porteuses de fraternité !

Dans la deuxiéme partie, il va s’agir d’explorer I'hindouisme et le bouddhisme.
C’est ce qui est fait dans plusieurs chapitres qui témoignent de la bonne
connaissance de l'auteur de ces arcanes religieuses. Aprés ces rappels, Benoit
Silvain Duforest s’appuie sur de nombreux textes pour démontrer que la
fraternité est une composante de I’hindouisme et du bouddhisme ; de quelle
fraternité s’agit-il ? Essentiellement d’une non-violence, d’'une compassion,
d’une honnéteté et d’une déclaration d'amour universel.

Un chapitre est consacré a d’autres religions : le jainisme, le sikhisme, le confucianisme, le taoisme et le moisme.
La 3@me partie en vient a I'exploration du concept de fraternité dans les démocraties modernes.

Aprés quelques généralités sur « I'affranchissement du pouvoir des religions », l'apport du « New Age », de
I'Humanisme et de la laicité, I'auteur s'implique plus personnellement en mettant en avant plusieurs principes :

- Tout d’abord, I'importance d’un préalable a la fraternité qu’il identifie dans la dignité
que l'on retrouve dans plusieurs textes essentiels : la déclaration universelles des droits
I'homme, la charte européenne des droits fondamentaux, la déclaration du conseil
constitutionnel qui en fait un principe constitutionnel.

- Uexistence d’une fraternité officielle que I'on retrouve dans des textes de lois.

- Le concept de Fraternité plurielle, philosophique, humaniste et spirituelle fait I'objet d’'un
chapitre développé ; il regroupe une multitude de références émanant de la société civile.

En conclusion,

Lauteur revient sur I'importance de la spiritualité qui justifie sa définition de la fraternité : « Ma fraternité est un
amour universel qui unit tous les membres de la famille humaine. »

Cet ouvrage, outre l'intérét de la pensée de I'auteur, a pour mérite de faire le point sur le contexte historique religieux
et politique.

40



On pourra regretter que ce descriptif n‘explique pas que la fraternité en soit toujours restée a un concept et que sa
mise en pratique reste pour le moins discréte eu égard aux nombreuses barbaries qui affectent le vivre ensemble sur
notre planete. Mais ce sera sirement l'objet d’un prochain ouvrage.

Mateo Simoita

La fraternité, de la religion a la République,

Une spiritualité républicaine pour construire le monde de demain,
Benoit Silvain Duforest,

Editions U'Harmattan

246 pages—28 £

Commande en ligne

Biographie de Benoit Silvain Duforest,

Originaire du nord de la France, ou il est né en 1952,

Formation : Suivi académique scientifique :

- Dipldmé de I'Ecole Centrale de Paris en 1974.

- Dipldme de Sciences-Po Paris en 1975.

Carriére professionnelle :

Directeur informatique dans I'industrie, les services puis le secteur parapublic.

Poles d’intérét :

Auditeur de :

- Institut Catholique de Paris

- Ecole Francaise de Yoga

- Institut d’Etudes Bouddhiques de Paris.

- Ecole Pratique des Hautes Etudes,

Activités associatives : en particulier Le pacte civique et le Labo de la fraternité.

«Ma définition de la fraternité n'est autre que celle du Littré, dictionnaire de la langue francaise, paru a la fin
du XIXe siécle : « L'amour universel qui unit tous les membres de la famille humaine. » Je suis passionné par la
fraternité, valeur encore trop souvent méconnue ou mal comprise, et convaincu de son grand potentiel pour
édifier un avenir pacifique. Apres avoir écrit sur I’histoire de la fraternité, a la fois précepte présent dans toutes
les traditions religieuses et principe républicain, je finalise un deuxiéme ouvrage, une philosophie politique
humaniste, universelle et interconvictionnelle ceuvrant a l'avéenement d’une société plus juste et plus
fraternelle. »

Benoit Silvain Duforest,

Table des matieres

Introduction

Partie | : La fraternité dans les monothéismes abrahamiques

- Chapitre 1 : Naissance et diffusion

- Chapitre 2 : La création : Dieu et sa mission pour I'étre humain
- Chapitre 3 : L'ame et la promesse d’une vie éternelle

- Chapitre 4 : La voie du salut

- Chapitre 5 : La fraternité dans les textes sacrés

- Chapitre 6 : Commandements et pratiques fraternels

- Chapitre 7 : Paroles de fraternité des leaders spirituels

- Chapitre 8 : Quel avenir pour la fraternité dans les religions abrahamiques ?

41



Partie Il : La fraternité dans I’hindouisme et le bouddhisme
- Chapitre 9 : Naissance et diffusion

- Chapitre 10
- Chapitre 11

- Chapitre 12 :
- Chapitre 13 :
- Chapitre 14 :
- Chapitre 15 :
- Chapitre 16 :

: Les lois universelles de la réalité ultime
L'ame et la libération du cycle des existences
La voie de la libération

La fraternité dans les textes sacrés
Commandements et pratiques fraternels
Paroles de fraternité des leaders spirituels
La fraternité dans d’autres spiritualités

Partie Il : Quelle fraternité dans les démocraties modernes ?

- Chapitre 17 :
- Chapitre 18 :
- Chapitre 19 :
- Chapitre 20 :
- Chapitre 21 :
- Chapitre 22 :
- Chapitre 23 :
- Chapitre 24 :

Conclusion
Annexes
Glossaire

Bibliographie

Loccident s’affranchit du pouvoir de la religion
Lapport du New Age a la fraternité

Lapport de ’humanisme a la fraternité

L'émergence de la laicité puis des spiritualités laiques
La dignité préalable a la fraternité

Une fraternité officielle

une fraternité plurielle

Quelle fraternité dans le monde globalisé ?

Remerciements

42



Margarita Rojas Blanco, Femme, franc-magonne,

engagée pour promouvoir la Fraternité
25 aolit 2025

Une interview exclusive

Question : Vous vivez actuellement a Bogota, Colombie : quelles sont vos principales
préoccupations en tant qu’étre humain ?

Margarita Rojas Blanco : Je suis profondément préoccupée par I'habitude que nous
prenons face a la cruauté, par cette indifférence devenue réflexe de défense, et par
I'acceptation docile des discours de haine comme s’ils étaient des vérités inéluctables. Je
pense souvent aux mots de Viktor Frankl lorsqu’il disait qu’on peut tout enlever a un
homme sauf la liberté de choisir son attitude face aux circonstances. J'ai peur que cette
liberté intime nous soit peu a peu volée, sans que nous nous en rendions compte — et
que nos filles grandissent en croyant que naitre femme, c’est étre en danger. Je

m’inquiéte aussi de I'avenir de la parole, dans un monde saturé de bruit. Mais malgré tout cela, je garde confiance en
les alliances humaines, et en ces petites rébellions quotidiennes qui rendent la dignité. Bogota me rappelle que la
résistance existe dans les librairies de livres d’occasion de la carrera Séptima, dans la main tendue dans le Transmilenio,
et dans les loges qui ceuvrent sans poser de questions excluantes.

Question : L'objectif principal de notre revue est d’informer nos lecteurs sur la dynamique de la fraternité. Est-ce
également l'une de vos préoccupations ?

Margarita Rojas Blanco : Evidemment. Mais je parlerais plutot de fraternités, au pluriel, car il n’existe pas une seule
maniere de vivre le lien fraternel. Ce qui m’intéresse profondément, c’est de montrer que la fraternité n’est pas
seulement un lien émotionnel ou symbolique, mais une forme éthique d’étre au monde. Il s’agit de se reconnaitre
dans la vulnérabilité de l'autre, de tisser des réseaux de soutien, de rompre avec la logique de compétition pour celle
du soin mutuel.Je I'ai vue dans des colonnes qui se mobilisent pour soutenir un fréere au chémage ou une sceur malade
— sans discours ni photo. Mais je m’inquiete quand on utilise la fraternité comme alibi pour dissimuler des privileges
ou faire taire les dissidences.

Question : Parlez-nous de ce qui a forgé votre personnalité durant votre enfance et vos études universitaires.
Margarita Rojas Blanco : Mon enfance fut un carrefour entre les paroles pratiques de ma meére et de ma grand-mére
— deux femmes travailleuses et sages — et les silences d’une société que j’ai appris a écouter. J’ai grandi dans une
société blessée, au cceur d’un conflit armé de cinquante ans, mais fertile en petites espérances, de celles qui germent
a l'ombre. Puis, sur les bancs d’école, j'ai découvert que la philosophie n’était pas qu’une affaire de Grecs barbus, mais
une maniére d’ouvrir des questions dans le quotidien. C’est la que je suis devenue libre, non pas parce qu’on m’a
libérée, mais parce que j’ai cessé de croire a la légitimité naturelle des chaines.

Question : Que pensez-vous des multiples agressions subies par les femmes ?

Margarita Rojas Blanco : Ce ne sont pas des faits isolés, ni des exagérations, ni des « problémes culturels », mais les
symptémes d’un systéme patriarcal de domination qui traverse les siécles et les géographies. Les agressions envers les
femmes ne sont pas seulement physiques : elles s’expriment aussi dans I'exclusion symbolique, dans I'infantilisation de
nos voix, dans la parole gqu’on nous interrompt, méme dans les espaces qui se disent éclairés. Cela me blesse, et
m’engage. Chaque mot que j'écris est une forme de résistance et de tendresse combative. Chaque Tenue mixte ou
féminine est aussi un acte de réparation historique.

Question : Comment percevez-vous les évolutions sociologiques possibles en Amérique du Sud dans les cinquante
prochaines années ?

43



Margarita Rojas Blanco : C'est difficile a prévoir, mais certaines tendances se dessinent. Je crois que nous vivons une
tension entre une force conservatrice qui souhaite nous ramener au XIXe siécle, et une autre qui pousse vers des
formes de vie plus horizontales, plurielles et écologiques. La jeunesse, et en particulier les femmes et les diversités,
montrent la voie. Il y aura des résistances, mais une intelligence collective est en train d’émerger. Si nous parvenons a
préserver la mémoire sans tomber dans le ressentiment, et a avancer sans perdre I'dame, I’Amérique du Sud peut
devenir un laboratoire éthique et social pour le monde.

Question : Le monde moderne est marqué par une grande violence dans les sociétés humaines : comment
I'expliquez-vous, et quelles recommandations feriez-vous ?

Margarita Rojas Blanco : La violence ne nait pas de rien. Elle est fille de I'inégalité, de la peur, du mépris appris. C’est
un langage qui se transmet, s’imite et se banalise. Dans La Divine Comédie, Dante place dans un cercle de I'enfer non
seulement les violents, mais les indifférents — ceux qui ont « vécu sans infamie et sans louange », ceux qui n‘ont pas
pris parti.Parfois, je pense que la vraie source de la violence, c’est la neutralité confortable. Je recommanderais
d’enseigner I'empathie dés I'enfance, de retrouver la tendresse comme forme de connaissance, de dépoussiérer les
discours du patriarcat — et surtout, de redonner au silence sa place de rencontre, et non de méfiance. Si la franc-
maconnerie veut étre a la hauteur de son époque, elle doit étre un lieu ou cela se cultive, et non se camoufle.

Question : Qu’est-ce qui vous a poussée a vous intéresser a une organisation fraternelle initiatique comme la franc-
macgonnerie ?

Margarita Rojas Blanco : Dés le premier instant, j'ai été attirée par sa symbolique et la promesse de croissance
intérieure qu’offre l'initiation. Dans la franc-maconnerie, j'ai trouvé des outils pour ma transformation personnelle.
Lidée de travailler aux cotés de mes freres et sceurs a I'édification d’une société plus juste et fraternelle me fascinait
aussi. C’est pourquoi, lors de ma premiere rencontre avec des francs-macons, j’ai su que j'avais trouvé un foyer, un
espace ol je pourrais nourrir mes aspirations intellectuelles.

Question : A quelles loges avez-vous appartenu, et ol avez-vous trouvé la pratique magonnique qui vous correspond
le mieux ?

Margarita Rojas Blanco : Pour des raisons professionnelles, j'ai vécu dans plusieurs villes, ce qui m’a donné la chance
d’appartenir a trois loges tres différentes, chacune m’enrichissant de sa propre lumiére. Dans ma premiéere loge, j'ai
trouvé une laicité absolue, ce qui m’a convaincue de rester dans I'Ordre. J'y ai aussi découvert la chaleur de la fraternité
et les premiers enseignements sur nos symboles. La seconde loge a approfondi ma vocation d’étude : j'y ai rencontré
des fréres érudits, des écrivains assidus, des lecteurs obstinés, et nous menions des débats passionnés chaque semaine
sur des sujets tabous comme I'athéisme, par exemple. Ces freres m’ont appris a chercher la sagesse dans chaque mot
du rituel. La troisieme loge, que j'ai fondée avec d’autres fréres, m’a poussée a servir avec humilité et engagement, me
préparant a assumer des responsabilités plus grandes. Cette somme d’expériences éclaire aujourd’hui le chemin que
je parcours en tant que Vénérable Maitresse de la loge que je préside.

Question : Qu’est-ce que la franc-magonnerie a apporté a votre vie ? A quoi ressemblerait votre vie sans expérience
initiatique ? Cela en valait-il la peine ?

Margarita Rojas Blanco : La franc-magonnerie m’a offert, avant tout, une famille de freres et sceurs partageant mes
valeurs. Grace a elle, j'ai compris la valeur du travail constant pour tailler ma propre pierre brute.Sans I'expérience
initiatique, ma vie serait trés différente. Il me manquerait ce réseau de soutien fraternel et cet espace de réflexion
profonde qu’est notre atelier.Sincérement, tout ce que j’ai vécu dans I'Ordre en valait la peine. Chaque effort, chaque
cérémonie, chaque défi a été récompensé par la lumiere et la sagesse que je recois jour apres jour. Grace a la
maconnerie, j’ai connu des espaces mondiaux de fraternité comme CLIPSAS, dont je suis aujourd’hui la représentante
pour les organisations magonniques américaines.

Question : Quand le temps aura passé, quel héritage souhaiteriez-vous laisser aux nouvelles générations de francs-
magons ?
Margarita Rojas Blanco : En fin de compte, j'espére transmettre aux générations futures la flamme allumée de la

44



(©) Bucarest 2025 H

27 mayo - 01 junio

Despertar en Consciencia
Union en la Diversidad
l Paz entre todos los frombres

passion pour la connaissance et le service fraternel. Je voudrais qu’on se souvienne
de moi non pour de grands gestes, mais pour avoir travaillé inlassablement avec
amour, en taillant ma propre pierre et en encourageant chaque frére et chaque
sceur a faire de méme. Mon réve est de voir les graines de sagesse que j’ai semées
continuer de germer dans leur travail, les inspirant a poursuivre la construction
d’un monde plus juste. En résumé, mon plus grand legs serait d’avoir, un jour,
allumé une étincelle de lumiere chez ceux qui me succedent, en montrant par mon
exemple que la franc-magonnerie est un chemin de persévérance, de fraternité et
d’espérance.

Question : Etes-vous consciente de I'intérét croissant que vous suscitez ?

Margarita Rojas Blanco : Je ne suis pas insensible au fait que de nombreuses sceurs
et fréres, ainsi que des profanes, lisent mes écrits avec attention et m’écrivent avec
générosité. Mais je ne le prends pas comme un mérite personnel, car je pense que
cet intérét refléte plutot un besoin partagé : celui de nous voir représentées avec
notre propre voix, dans un espace qui, historiquement, nous a refusé la parole. Si
je suscite de l'intérét, c’est parce que je suis une femme, une maconne, une
Colombienne, et que je ne me tais pas. Parce que j'écris depuis un lieu a la fois

symbolique et concret, et parce que je refuse que la franc-magonnerie soit un club de rétroviseurs.

Question : Avez-vous des ambitions politiques ? Si oui, pouvez-vous nous parler de votre projet ?

Margarita Rojas Blanco : Je n‘ai aucune ambition de pouvoir, mais je crois avoir une ambition d’incidence. Mon projet
politique — s’il faut I'appeler ainsi — est autant éthique que pédagogique : contribuer a la construction d’une société
ou I'égalité ne soit pas une concession, mais une condition de départ ; ou la franc-maconnerie ne soit pas un refuge
élitiste, mais une plateforme critique et transformatrice ; ou la fraternité ne se proclame pas a la bouche, mais dans

les actes.

Mon activisme se trouve dans la parole écrite, dans les Tenues que je préside, dans le débat respectueux, dans la
défense des obédiences ouvertes, mixtes et progressistes. C’est depuis la que je crois pouvoir agir — sans avoir besoin

de titres.

NDLR : Nous remercions beaucoup Mme Margarita Rojas Blanco d'avoir accepté de répondre a nos questions.

Pour mieux connaitre Mme Margarita Rojas Blanco

Biographie : Colombienne. Née a Cali, département du Valle del Cauca. Gérante en affaires sociales et durabilité.
Experte en affaires publiques, relations gouvernementales, lutte contre la pauvreté, politiques publiques et

développement durable.

Titulaire d’un master en coopération internationale. Spécialiste en planification et gestion du développement social.

Administratrice d’entreprises.

Elle a travaillé avec 'ONU et la Présidence de la République de Colombie sur des thématiques sociales, les droits
humains, la mise en ceuvre de l'accord de paix et la résolution des conflits.
Plus que I'agora, c’est le portique qui l'inspire.

Biographie magonnique

Grace a Borges et Cortazar, I'acacia ne lui est pas étrangere...
= Représentante de CLIPSAS auprés des organisations magonniques américaines, 2025-2028.
= Grande Chanceliére de la Grande Loge Centrale de Colombie, 2025-2027.
= Directrice de 'Académie Maconnique Calliope de la Grande Loge Centrale de Colombie.
= Vénérable Maitresse de la Trés Respectable Loge Spica n° 18, 2025-2026.

45



* |nitiée dans I'Ordre Magonnique Mixte International « Le Droit Humain », a I’Orient de Bogotda, Colombie, en
2014.

= Maitresse Magonne de la Fédération Colombienne des Loges Magonniques, a I'Orient de Barranquilla,
Colombie, en 2017.

= Arelevé les colonnes de la Tres Respectable Loge Spica n° 18 de la Grande Loge Centrale de Colombie, a I'Orient

de Bogotd, en 2022.
Elle a occupé différentes fonctions et dignités, mais avant tout, elle se considére comme une éternelle Apprentie.

46



Margarita Rojas Blanco, mujer, masona,
comprometida con la promocidn de la fraternidad
Una entrevista exclusiva

éQué te llevd a interesarte en una organizacion fraternal
iniciatica como la masoneria?

Desde el primer momento me atrajo su simbologia y la promesa
de crecimiento interior que ofrece la iniciacién, y en la masoneria
encontré herramientas para esa transformacidon personal.
Ademas, me fascinaba la idea de trabajar junto a mis hermanos y

MASCIC o
T MACO APRR S

hermanas para construir una sociedad mas justa y fraterna. Por
todo eso, en mi primer encuentro con los masones descubri que
habia encontrado un hogar y un espacio donde podria desarrollar
mis inquietudes intelectuales.

éA cuales logias has pertenecido y donde te ha parecido que se
practica la masoneria que mas te gusta?

Por motivos laborales he vivido en ciudades distintas y eso me ha dado la fortuna de pertenecer a tres logias muy
diferentes, en donde cada una me enriquecid con su propia luz. En la primera logia encontré absoluta laicidad, lo que
hizo que permaneciera en la orden, encontré también la calidez de la fraternidad y las ensefianzas iniciales sobre
nuestros simbolos. La segunda profundizé mi vocacion de estudio, encontré alli a hermanos estudiosos, escritores
permanentes, lectores obstinados, y acalorados debates semanales sobre temas tabu como el ateismo, por dar solo
un ejemplo. Los hermanos de esta logia lograron ensefiarme a escrutar la sabiduria en cada palabra del ritual. La
tercera, de la que levanté sus columnas junto con otros hermanos, me retd a servir con humildad y compromiso,
prepardndome para asumir responsabilidades mayores. Esa suma de experiencias ilumina hoy el camino que recorro
como Venerable Maestra de la logia que presido.

¢Qué le ha dado la masoneria a tu vida, es decir, como seria tu vida sin la experiencia iniciatica? ¢Ha valido la pena?
La masoneria me ha dado, sobre todo una familia de hermanos y hermanas que comparten mis valores. Gracias a ella
comprendi el valor del trabajo constante para pulir mi propia piedra bruta.

Sin la experiencia iniciatica mi vida seria muy distinta. Me faltaria la red de apoyo fraternal y ese espacio de reflexion
profunda que es nuestro taller. Sinceramente, todo lo vivido en la Orden ha valido la pena. Cada esfuerzo, cada
ceremonia y cada desafio han sido compensados con la luz y la sabiduria que recibo dia a dia. Gracias a la masoneria
conoci espacios mundiales de fraternidad como Clipsas, del que ahora soy su representante para las organizaciones
masodnicas americanas.

éCuando pase el tiempo, cual querrias que fuese tu legado para las nuevas generaciones de masones?

Al final, espero dejar a la siguiente generacién de masones la llama prendida de la pasién por el conocimiento y el
servicio fraternal. Quiero que me recuerden no por grandes gestos, sino por haber trabajado incansablemente con
amor, puliendo mi propia piedra y alentando a cada hermano y hermana a hacer lo mismo.

Mi suefio es ver cdmo las semillas de sabiduria que sembré contindan germinando en su trabajo, inspirandolos a seguir
construyendo un mundo mas justo. En resumen, mi mayor legado seria haber encendido alguna vez una chispa de luz
en quienes me sucedan, demostrando con mi ejemplo que la masoneria es un camino de perseverancia, fraternidad y
esperanza.

¢Es consciente del creciente interés que despierta?

47



No soy indiferente al hecho de que muchas hermanas y hermanos, asi como personas que no son masonas, me leen
con atencion y me escriben con generosidad. Pero no me lo tomo como un atributo personal, porque creo que ese
interés refleja mas bien la necesidad compartida de vernos representadas con voz propia, en un espacio que
histéricamente nos negd la palabra. Si despierto interés es porque soy mujer, masona, colombiana, y no me callo.
Porque escribo desde un lugar simbdlico y concreto a la vez, y porque me niego a que la Masoneria sea un club de
espejos retrovisores.

¢Qué opina de las multiples agresiones que sufren las mujeres en muchas partes del mundo?

No son hechos aislados, ni exageraciones, ni “problemas culturales”, sino sintomas de un sistema de dominacién
patriarcal que atraviesa siglos y geografias. Las agresiones contra las mujeres no son solo fisicas, y se expresan también
en la exclusidn simbdlica, en la infantilizacion de nuestras voces, en la palabra que se les interrumpe, incluso en
espacios que dicen ser ilustrados. Me duele y me compromete. Por eso, cada palabra que escribo es una forma de
resistencia y de ternura combativa. Cada Tenida mixta o femenina es también un acto de reparacion histodrica.

éPuede hablarnos de lo que forjé su personalidad durante su infancia y su formacién universitaria?

Mi infancia fue un cruce entre las palabras practicas de mi madre y mi abuela, que eran unas mujeres muy trabajadoras
y sabias, y los silencios de una sociedad que aprendi a escuchar. Creci en una sociedad herida, en medio de un conflicto
armado de 50 afios, pero también fértil en esperanzas pequefias, de esas que germinan a la sombra. Luego, en las
aulas, descubri que la filosofia no era solo cosa de griegos barbudos, sino una forma de abrir preguntas en medio de
lo cotidiano. Ahi me hice libre, no porque me soltaran las cadenas, sino porque aprendi a no creérmelas naturales.

Actualmente vive en Bogota, Colombia, écuales son sus principales
preocupaciones como ser humano?

Me preocupa profundamente que nos estemos acostumbrando a la
crueldad, que la indiferencia sea una forma de defensa y que nos
traguemos discursos de odio como si fueran verdades duras e
inevitables, y pienso mucho en las palabras de Viktor Frankl cuando
decia que al hombre se le puede arrebatar todo salvo la libertad de
elegir su actitud frente a las circunstancias. Me preocupa que nos
estén robando, poco a poco, esa eleccidn intima sin que lo notemos
y que nuestras nifias crezcan pensando que ser mujer es sindnimo de
peligro.

Me inquieta también el porvenir de la palabra en un mundo saturado
de ruido, pero, a pesar de todo eso, no pierdo la confianza en las
alianzas entre los seres humanos, y en las pequefias rebeldias diarias que nos devuelven la dignidad. Bogotd me
recuerda que hay resistencia en las tiendas de libros usados de la carrera Séptima, en la mano que se ofrece en el
Transmilenio y en las logias que trabajan sin preguntas de exclusion.

¢éTiene ambiciones politicas? Si es asi, ¢puede hablarnos de su proyecto?

No tengo ambiciones de poder, pero creo que si de incidencia. Mi proyecto politico, si asi puede llamarse, es tan ético
y pedagdégico como lo es colaborar en la construccidn de una sociedad en donde la igualdad no sea una concesidn, sino
una condicién de partida, la Masoneria no sea un refugio elitista, sino una plataforma critica y transformadora, y la
fraternidad no se proclame desde los labios, sino desde los hechos. Mi activismo esta en la palabra escrita, en la Tenida
gue presido, en el debate respetuoso, en la defensa de las obediencias abiertas, mixtas y progresistas. Desde ahi creo
gue puedo incidir, sin necesidad de cargos.

El principal objetivo de nuestra revista es informar a nuestros lectores sobre la dindmica de la fraternidad. ¢Es esto
también una de sus preocupaciones?

48



Claro que si. Pero yo hablaria mas bien de fraternidades en plural, porque no hay una sola manera de vivir lo fraterno.
Me interesa mucho mostrar coémo la fraternidad no es solo un lazo emocional o simbdlico, sino una forma ética de
estar en el mundo. Se trata de reconocernos en la vulnerabilidad del otro, de tejer redes de apoyo, de romper la ldgica
de la competencia por la del cuidado mutuo. La he visto en columnas que se mueven para sostener a un hermano
desempleado o a una hermana enferma, sin discursos ni fotos, pero me preocupa cuando se usa como coartada para
tapar privilegios o acallar disensos

¢Como percibe las posibles evoluciones sociolégicas en América del Sur en los préximos cincuenta anos?

Es dificil predecirlo, pero si puedo intuir tendencias. Creo que estamos ante una tensién entre una fuerza conservadora,
gue quiere devolvernos al siglo XIX, y otra que empuja hacia formas mas horizontales, plurales y ecoldgicas de vivir.
Las juventudes, y en especial las mujeres y las diversidades, estdn marcando el rumbo. Habra resistencias, pero también
hay una inteligencia colectiva que esta despertando. Si logramos preservar la memoria sin caer en el resentimiento, y
avanzar sin perder el alma, América del Sur puede convertirse en un laboratorio ético y social para el mundo.

En el mundo moderno hay mucha violencia en las sociedades humanas: écoémo lo explica y qué recomendaciones
haria?

La violencia no nace de la nada. Es hija de la desigualdad, del miedo, del desprecio aprendido, y es un lenguaje que se
hereda, se imita y se normaliza. En La Divina Comedia, Dante puso en uno de los circulos del infierno no solo a los
violentos, sino a los indiferentes. Los llamd los que “vivieron sin infamia y sin alabanza”, los que no tomaron partido. A
veces pienso que ese es el verdadero combustible de la violencia: la neutralidad cdmoda.

Yo recomendaria ensefiar empatia desde la infancia, recuperar la ternura como forma de saber, despatriarcalizar los
discursos y las practicas, y, sobre todo, volver al silencio como lugar de encuentro, no de sospecha. La Masoneria, si
quiere estar a la altura de su tiempo, tiene que ser un lugar donde eso se cultive, no donde se disfrace.

Nota del editor: Agradecemos enormemente a la Sra. Margarita Rojas Blanco por aceptar responder a nuestras
preguntas.

Para conocer mejor a Margarita

Biografia profesional

Colombiana. Nacié en Cali, Valle del Cauca. Gerente social y de sostenibilidad. Experta en asuntos publicos, relaciones
gubernamentales, superacidn de la pobreza, politica publica y desarrollo sostenible.

Magister en Cooperacidn internacional. Especialista en planeacién y gestién del desarrollo social. Administradora de
empresas.

Ha trabajado con la ONU y la Presidencia de la Republica de Colombia en temas sociales, de derechos humanos,
implementacion del acuerdo de paz y resolucion de conflictos.

Mas que el agora, le gusta la estoa.

Biografia masdnica

Por Borges y Cortazar, la acacia le es conocida...

- Representante de CLIPSAS ante las organizaciones masdnicas americanas, 2025 - 2028.

- Gran Canciller de la Gran Logia Central de Colombia, 2025 — 2027.

- Directora de la Academia Masdnica Caliope de la Gran Logia Central de Colombia.

- Venerable Maestra de la Muy Respetable Logia Spica No. 18, 2025 — 2026.

- Iniciada en la Orden Masdnica Mixta Internacional del Derecho Humano, en el Oriente de Bogota, Colombia,
2014.

- Maestra Masona de la Federacion Colombiana de Logias Masdnicas, en el Oriente de Barranquilla, Colombia,
2017.

49



- Levanté las columnas de la Muy Respetable Logia Spica No. 18 de la Gran Logia Central de Colombia, en el
Oriente de Bogot4d, 2022.
Se ha desempefiado en diferentes dignidades y oficialias, pero ante todo se considera una eterna Aprendiza.

50



Margarita Rojas Blanco, Woman, Freemason,
committed to promoting Fraternity
An exclusive interview

Question : What led you to become interested in an initiatic fraternal organization
like Freemasonry?

Margarita Rojas Blanco : From the very beginning, | was drawn to its symbolism and
the promise of inner growth that initiation offers. In Freemasonry, | found tools for
personal transformation. | was also fascinated by the idea of working alongside my
brothers and sisters to build a more just and fraternal society. That’s why, at my first
encounter with Freemasons, | discovered | had found a home—a space where | could
develop my intellectual concerns.

Question : Which lodges have you belonged to, and where have you found the practice of Freemasonry that most
resonates with you?

Margarita Rojas Blanco : Due to my work, I've lived in different

AMAZOS park MMM civies which gave me the fortune of belonging to three very

s Brésil " different lodges, each enriching me with its own light. In my first

¥ T T A lodge, | found absolute secularism, which encouraged me to stay in
®Lima

A TOIGRO S0 : the Order. There | also discovered the warmth of fraternity and my
: first lessons in our symbols. The second lodge deepened my
©Brasilia
Goianiao ~~  scholarly vocation—| found brothers who were devoted
: researchers, constant writers, obstinate readers, and engaged in
MATO GROSSO Belo Horizonted . . . .
2oisut ¢, heated weekly debates on taboo topics like atheism, to name just

oCuzco

Arequipac Bolivie

ETAT DE D
Paraguay SROPRUGcaop  one. These brethren taught me to scrutinize the wisdom in every
“S21. " Asuncion NS ocuritiba - word of the ritual. The third lodge, which | helped found with other
Ll CATARINA brothers, challenged me to serve with humility and commitment,

preparing me to take on greater responsibilities. This combination of experiences lights the path | now walk as
Worshipful Master of the lodge | lead.

Question : What has Freemasonry brought to your life—how would your life be without the initiatic experience?
Has it been worth it?

Margarita Rojas Blanco : Freemasonry has above all given me a family of brothers and sisters who share my values.
Thanks to it, | understood the value of constant work to polish my own rough ashlar.Without the initiatic experience,
my life would be very different. | would lack the fraternal support network and that space for deep reflection that is
our workshop. Honestly, everything I've experienced within the Order has been worth it. Every effort, every ceremony,
and every challenge has been rewarded with the light and wisdom | receive day by day. Through Freemasonry, |
discovered global spaces of fraternity like CLIPSAS, where | now serve as representative to Masonic organizations in
the Americas.

Question : When time passes, what would you like your legacy to be for future generations of Freemasons?

51



Margarita Rojas Blanco : In the end, | hope to leave future generations with the flame of passion for knowledge and
fraternal service still burning. | want to be remembered not for grand gestures, but for having worked tirelessly with
love—polishing my own stone and encouraging every brother and sister to do the same.My dream is to see the seeds
of wisdom | planted continue to grow through their work, inspiring them to keep building a more just world. In short,
my greatest legacy would be to have once ignited a spark of light in those who follow, showing through my example
that Freemasonry is a path of perseverance, fraternity, and hope.

Question : Are you aware of the growing interest you’re generating?

Margarita Rojas Blanco : I'm not indifferent to the fact that many brothers and sisters, as well as non-Masons, read my
work with attention and write to me generously. But | don’t take it as a personal achievement, because | believe this
interest reflects more a shared need to see ourselves represented in our own voice, in a space that has historically
denied us the word.If | draw interest, it is because | am a woman, a Freemason, a Colombian—and | do not remain
silent. Because | write from a place that is both symbolic and concrete, and because | refuse to let Freemasonry become
a hall of rear-view mirrors.

Question : What is your opinion on the multiple forms of aggression suffered by women in many parts of the world?

Margarita Rojas Blanco : They are not isolated events, nor exaggerations, nor “cultural issues,” but symptoms of a
patriarchal system of domination that spans centuries and continents. Violence against women is not just physical —it
also manifests in symbolic exclusion, in the infantilization of our voices, in being interrupted mid-sentence, even in
spaces that claim to be enlightened.It hurts me, and it compels me. That is why every word | write is a form of
resistance—and of combative tenderness. Every mixed or women-only Masonic meeting is also an act of historical
reparation.

Question : Can you tell us about what shaped your personality during childhood and your university years?

Margarita Rojas Blanco : My childhood was a blend of the practical words of my mother and grandmother—
hardworking and wise women—and the silences of a society | learned to listen to. | grew up in a wounded country,
amid a 50-year armed conflict, but one still fertile with small hopes—those that sprout in the shadows.Later, in the
classroom, | discovered that philosophy wasn’t just for bearded Greeks—it was a way to ask questions amid the
ordinary. That’s where | became free—not because someone unchained me, but because | learned not to believe the
chains were natural.

Question : Currently living in Bogota, Colombia—what are your main concerns as a human being?

Margarita Rojas Blanco : | am deeply concerned that we are becoming accustomed to cruelty, that indifference has
become a defense mechanism, and that we swallow hateful rhetoric as if it were hard, inevitable truth. | often think of
Viktor Frankl’s words, when he said that everything can be taken from a person except the freedom to choose one’s
attitude toward circumstances.| fear that we're being slowly robbed of that intimate choice without realizing it—and
that our girls grow up thinking being a woman is synonymous with danger. | also worry about the future of language
in a world saturated with noise.But despite all this, | haven’t lost faith in human alliances and in the small daily acts of
rebellion that restore our dignity. Bogota reminds me that resistance lives in the used bookstores of Carrera Séptima,
in the helping hand on the TransMilenio, and in the lodges that work without exclusionary questions.

Question : Do you have political ambitions? If so, could you tell us about your project?

52



Margarita Rojas Blanco : | have no ambition for power—but | believe | do have a desire for impact. My political project,
if it can be called that, is as much ethical and pedagogical as it is civic: to help build a society where equality is not a
concession but a starting condition; where Freemasonry is not an elitist refuge, but a critical and transformative
platform; and where fraternity is proclaimed not with words, but through action.My activism lives in the written word,
in the Masonic meetings | lead, in respectful debate, in the defense of open, mixed, and progressive obediences. From
there, | believe | can contribute—without needing any formal position.

Question : The main goal of our magazine is to inform readers about the dynamics of fraternity. Is that one of your
concerns as well?

Margarita Rojas Blanco : Absolutely. But | would speak of fraternities in the plural, because there is no single way to
live the fraternal bond. I’'m very interested in showing how fraternity is not just an emotional or symbolic tie—it’s an
ethical way of being in the world.lt means recognizing ourselves in the vulnerability of others, weaving support
networks, and replacing the logic of competition with that of mutual care. I've seen it in lodges that mobilize to support
an unemployed brother or a sick sister—without speeches or photographs.But I'm also concerned when fraternity is
used as a pretext to conceal privilege or silence dissent.

Question : How do you perceive the possible sociological developments in South America over the next fifty years?

Margarita Rojas Blanco : It’s hard to predict, but | can intuit some trends. | think we’re in a moment of tension between
a conservative force that wants to drag us back to the 19th century and another that pushes toward more horizontal,
plural, and ecological ways of living.Young people—and especially women and gender-diverse communities—are
setting the course. There will be resistance, but there’s also a rising collective intelligence.lf we manage to preserve
memory without falling into resentment, and to move forward without losing our soul, South America could become
an ethical and social laboratory for the world.

Question : In the modern world, there is a great deal of violence in human societies. How do you explain this, and
what recommendations would you offer?

Margarita Rojas Blanco : Violence does not arise out of nowhere. It is born of inequality, fear, learned contempt—it is
a language that is inherited, imitated, and normalized. In the Divine Comedy, Dante placed not only the violent in hell,
but also the indifferent. He called them those who “lived without infamy and without praise,” who took no
side.Sometimes | think that’s the true fuel of violence: comfortable neutrality.

| would recommend teaching empathy from early childhood, recovering tenderness as a form of knowledge, de-
patriarchalizing our discourses and practices, and above all, returning to silence as a place of encounter—not
suspicion.Freemasonry;, if it wants to live up to its time, must be a space where this is cultivated —not masked.

Editor's note: We would like to thank Ms. Margarita Rojas Blanco for agreeing to answer our questions.

Profesional Biography

Colombian. Born in Cali, Valle del Cauca. Social and sustainability manager. Expert in public affairs, governmental
relations, poverty alleviation, public policy, and sustainable development.

Holds a Master’s degree in International Cooperation. Specialist in planning and management of social development.
Business administrator.

53



She has worked with the United Nations and the Presidency of the Republic of Colombia on social issues, human rights,
implementation of the peace agreement, and conflict resolution.
More than the agora, she prefers the stoa.

Masonic Biography
Thanks to Borges and Cortazar, the acacia is familiar to her...

e Representative of CLIPSAS before Masonic organizations in the Americas, 2025-2028.

e Grand Chancellor of the Grand Central Lodge of Colombia, 2025-2027.

e Director of the Calliope Masonic Academy of the Grand Central Lodge of Colombia.

e  Worshipful Master of the Most Respectable Lodge Spica No. 18, 2025-2026.

e Initiated into the International Co-Masonic Order “Le Droit Humain” in the Orient of Bogotd, Colombia, 2014.

e Master Mason of the Colombian Federation of Masonic Lodges, in the Orient of Barranquilla, Colombia,
2017.

e Re-erected the columns of the Most Respectable Lodge Spica No. 18 of the Grand Central Lodge of Colombia,
in the Orient of Bogota, 2022.

She has served in various offices and dignities, but above all considers herself an eternal Apprentice.

54



Impressions de lecture :

Le droit de choisir ses fréres , une histoire de la fraternité d'Alexandre de Vitry

yiotheg
3> Yy

® d:--. &
IDEES

Le droit de choisir
ses freres?

Une histoire de la fraternité

par Odile Grisver

Evidemment ce titre sonne de maniére provocante car, dans une famille de
sang, on ne choisit pas ses freres.

Mais il est emprunté a Charles Baudelaire, qui critiquait toute fraternité
universelle au motif qu’elle chassait, sous des dehors humanistes, toute
fraternité réelle. Baudelaire avait pourtant dédié Les Fleurs du Mal a son «
hypocrite lecteur », « semblable » et « frére » avant de dénoncer en 1864 dans
un article consacré a I'anniversaire de la naissance de Shakespeare « toutes les
stupidités propres a ce XIXe siecle, ou nous avons le fatigant bonheur de vivre,

par et ou chacun est, a ce qu’il parait, privé du droit naturel de choisir ses fréres ».
ALEXANDRE DE VITRY

« Avec Baudelaire, on ne peut plus fraterniser que dans la solitude ».

& nrf > « Sois mon frere ou je te tue !» C’est en ces termes que le grand moraliste
@y "

(7 Cd Chamfort résumait I'esprit de la Révolution francaise. La Révolution annongait
ong galV™

en effet la fraternité universelle, et c’est le fratricide qui est venu.

Et voila que les choses se reproduisent en 1848, entre les journées de Février
et de Juin, ce qui a conduit Marx a prononcer sa condamnation a I'égard de la
fraternité, « abolition imaginaire des rapports de classe » ne faisant que
masquer donc renforcer la « guerre civile » véritable. A la fin du XXe siécle,
Derrida se montre également circonspect vis-a-vis de cette notion mouvante de fraternité : Si I'on tient a la fraternité,
suggere Derrida, il faudrait se débarrasser de la fraternité.

Et c’est bien vrai qu’on peut se demander, chez ceux qui pronent la fraternité universelle, mais qui la construisent a
partir d’une fraternité élective, comment peut-on passer d’une fraternité de « cercle » a une fraternité humaniste ? En
un mot, ol se trouve, si elle existe, la limite du compas ?

Les francs-macgons pratiquent, au titre de la fraternité universelle, la bienfaisance, et c’est particulierement vrai pour
les rites anglais (dits « écossais ») dans les pays d’influence anglo-saxonne.

Si ce terme de « fraternité » était tombé en désuétude au cours des XIX° et XX° siecles, il semblerait bien qu’elle soit
singulierement de retour aujourd’hui.

Le pape Francois en appelle a la fraternité, régulierement, et la France a proclamé le principe de fraternité, comme un
principe de valeur constitutionnelle en 2018.

En effet, par décision du Conseil Constitutionnel du 06/07/2018 il est dit :

« 7. Aux termes de larticle 2 de la Constitution : “La devise de la République est “Liberté, Egalité, Fraternité”. La
Constitution se référe également, dans son préambule et dans son article 72-3, a I’ “idéal commun de liberté, d’égalité
et de fraternité”. Il en ressort que la fraternité est un principe a valeur constitutionnelle.

« 8. Il découle du principe de fraternité la liberté d’aider autrui, dans un but humanitaire, sans considération de la
régularité de son séjour sur le territoire national ».

Il résulte surtout de cette décision que rien en permet de définir la fraternité, entendue ici principalement comme un
devoir de solidarité. La solidarité semble bien étre devenue I'expression laique de la fraternité.

Du c6té plus obscur de la force, on voit les « Freres Musulmans » s’activer pour construire, dans nos pays occidentaux
notamment, une Oumma, une communauté des musulmans, indépendamment de leur nationalité, de leurs liens

55



sanguins et des pouvoirs politiques qui les gouvernent, hélas trop souvent reliée par des haines et des combats
meurtriers. En Italie, le parti des « Fratelli d’ltalia » (nom emprunté a 'Hymne lItalien) vise a mobiliser les italiens
autour d’une idée tres défensive de « nation » italienne

Alexandre de Vitry est Maitre de Conférence a la Sorbonne et c’est un littéraire, un spécialiste de Charles Péguy, ce qu’il
n’est pas indifférent de savoir pour aborder ce gros livre.

En exergue sur la 1° page une citation d’Armand Robin, un poéte anarchiste, « On supprimera ’Amour au nom de la
Fraternité. Puis on supprimera la fraternité », ce qui sonne comme un avertissement qu’on pourrait bien reprendre
aujourd’hui : attention aux mots- valises et aux idées politiques qui charrient tout bonnement le contraire de de ce
gu’elles veulent promouvoir.

Alexandre de Vitry nous alerte sur ces concepts flous et mouvants, qui semblent a priori rassembleurs mais qui, faute
de trouver a se concrétiser (« il n’y a que des preuves d ‘amour...), finissent au mieux aux objets perdus, au pire dans
des bains de sang.

Il faut donc nécessairement et paradoxalement, admettre que la fraternité universelle n’est pas directement possible
et qu’il est donc nécessaire de « choisir » ses freres.

Le livre est divisé en deux parties, d’abord « Une histoire conceptuelle de la fraternité » puis « Apres la fraternité, la
littérature » — ou la littérature apparait comme un relais pour raconter, expliciter, faire comprendre, un notion floue,
peu définie, mouvante. Voila pourquoi il était important de souligner qu’Alexandre de Vitry est un littéraire.

La fraternité est pour lui, non pas un concept, comme Liberté ou Egalite, mais une métaphore. Car comment
I'appréhender?

La fraternité est-elle une notion biologique ou morale ? S'agit-il d’étres nés des mémes parents (freres de sang), ou
élevés ensemble (fréres de lait), ou liés par une expérience partagée (freres d’armes), ou encore soudés par une culture
commune (fréres de clan) ?

Qu’est ce qui relie la fraternité des moines, avec celle des corporations au Moyen-Age, celle des mafieux, ou des fréres
d’armes ? On comprend bien que ces fraternités sont en fait des solidarités a I'intérieur de communautés circonscrites.

« Le mot latin frater venu du christianisme (la fraternitas chrétienne chez Tertullien) va irriguer la pensée
révolutionnaire, jusqu'a se confondre parfois, avec celle de République. »

Mais voila, « En 1848 comme en 1789, le premier symbole de la fraternité, c’est la garde nationale, qui incarne la
fraternisation du peuple et de I'armée, synecdoque fondatrice de toute fraternité révolutionnaire, écrit-il.

C’est donc la guerre et la violence qui créent et renforcent une forme de fraternité d’armes. « Se trouver un frére, c’est
encore désigner un non-frére ». C'est pourquoi, aprés la guerre, on ne se concentre plus sur la fraternité, mais surtout
sur la « liberté ».

Ceci étant, c’est la « liberté » qui a aussi conduit a couvrir la France de prisons (on en voit I'expression concréte au pays
de la liberté, les USA.) et I'« égalité » a multiplier les titres et décorations...

Pour les mordus de littérature, la seconde partie de 'ouvrage est consacrée a des exemples littéraires dont celui de
Victor Hugo qui y a consacré un chef-d’ceuvre fraternitaire Les Misérables, ce « livre ayant la fraternité pour base et le
progrés pour cime », comme I'écrit I'auteur a Lamartine le 24 juin 1862. La famille Thénardier est un exemple d’anti-
fraternité mais Jean Valjean, le sans famille, le repris de justice, concentre a lui seul, tout I'esprit de la fraternité.

Il ne faut plus chercher la fraternité essentiellement dans la famille mais dans la société si I'on veut que celle-ci
progresse...

Odile Grisver

56



TOLERANCE and FRATERNITY IN MASONRY

By Giorgos Bousoutas Thanasoulas

Masonic activities take place in a specific space we call Lodge. But what is
Tolerance, which we will deal with in this article, and how is it applied to
masonic lodges? According to the dictionary, its first interpretation is "the
ability or willingness from someone to tolerate something, especially the
existence of opinions or behavior with which one does not necessarily
agree."

Tolerance is, therefore, in my opinion, a characteristic of masonic activities.
In our activities, but also in its continuation, in our discussions on the topic
of the evening, where the brothers freely express suggestions, objections,
or opinions, without fear and passion. With calmness and respect for the
other brothers.

Masonic activities, in Greece at least, are divided into two types. The first
consists of administrative activities. It is the reading of minutes,
correspondence, information about activities, promotions of members and
the approval of various decisions and reports. The second type consists of
the so-called "internal" procedures. They are related to the self-
improvement of members. They are distinguished in the Rituals and in the
presentations of the papers of members.

With the Rituals, the brothers are informed about the philosophy and ethics of Masonry through the symbols, their
use and the exhortations for the Masonic way of life that they encounter in each ritual of degree. The interesting and
special characteristic of Masonry is that all of these are not imposed nor are there penalties for their violation. They
are simply suggested. They do not constitute a dogma or teaching. HERE IS A FIRST FORM OF TOLERANCE.

In the various masonic papers - presentations of the Master members, which are delivered during the proceedings, we
encounter issues related to the interpretation and development of concepts, the approach of philosophical and ethical
views, the interpretation of symbols, and reflection on contemporary ethical, social and other issues that concern the
speaker and the members of the lodge. In many of these presentations, the brother shares some of his feelings,
personal concerns and situations, trusting the other brothers. All this undogmatically, without being absolute and
feeling that he is nothing more than a simple human like all the other brothers. That he is not a "bearer of Light" nor
an "omniscient" no matter how high he is in the administrative hierarchy of the Brotherhood. It is a given that "spiritual
egoism" is the greatest fallacy for anyone who wants to engage in the development of the Self.

What does the brother trust?

He trusts that the other brothers will try to understand him. To accept his opinions without criticism, without
denigrating him. To accept his diversity without each side trying to impose their point of view. Opinions are exchanged,
no one prevails. But apart from these, he relies on the secrecy and the brotherly behavior of the other brothers, since
he has deposited a part of his Being.

As we have already mentioned, there is equality in the expression of any opinion. No one is considered "wiser" and
possessor of the "Truth" whoever he may be. He trusts that any criticism or acceptance of his opinions is governed by
the Love and Interest of the brothers for the Masonic Art.

57



The carving of the Stone may be an individual affair but the work is collective. The Temple
of Humanity is not built by one, but by many builders. HERE IS A SECOND FORM OF
TOLERANCE.

And after all of this takes place in the Lodge, the second part follows, which takes place
outside of it. It begins with the reflection of the evening and continues with its application to
the daily life of the brother and his relationships with others so that his life becomes Bios .

At this point | want to make an important note. Tolerance manifests itself more easily in
spiritual matters than in administrative ones. Why? Maybe we could consider administrative
matters more important than those related to our personal development? There are no or
very few departures of brothers because they disagree with the Masonry. Administrative
disputes and attempts to enforce administrative acts are what lead brothers out of the
Brotherhood, because there the Brotherhood is murdered on the altar of material and selfish
interests, not spiritual ones. In other words, we, Masonry Art workers, consider
administrative disagreements more important than intellectual ones. If that is the case, we
are probably participating in the wrong Craft.

But where does tolerance stop and where does guilt appear in the different - anti-fraternal behaviors of a brother?
How should the other members of the Lodge treat the brother?

What are the elements that can characterize anti-fraternal behavior?

I'll start with the last question. | define anti-fraternal behavior as the behavior that violates the first commitment,
Confidentiality. Additionally, it is characterized by dogmatism and an attempt to impose one's point of view. By
domination over the members and by disturbing the peace and tranquillity of the Lodge.

What are the Masonic penalties as they appear in the ritual Emulation and specifically in the rank of Apprentice.

| copy: "All these | solemnly swear to observe without ambiguity, reservation in the mind or evasion, having the
certain knowledge that if | violate any of them, I will be branded as a person who has with my volition | broke my
oath, deprived of all moral standing and completely unworthy of being admitted to this respectful Lodge or to any
gathering of people. who consider virtue and honor superior to the external benefits of social order and wealth" .

What kind of punishment does Freemasonry impose? It does not imprison; it does not sentence to death. It does not
torture. It simply excludes and stigmatizes the offender.

A question arises:
"What are we seeking with such a sentence, education or final conviction?"
And what is Freemasonry, a hierarchical or a structured organization?

In the first case, the goal is the discipline of the member, while in the second, its participation. And one more “Can
there be penalties in a union of individuals in which the initiatory work and the secrets it contains are what declare the
identity of the member?” To the last question, in my opinion, no.

Perhaps in the era when masonry had manual labor, yes, for the protection of guild secrets. Today, however, there can
be no substantial exclusion because the relationship has been built on foundations that cannot be cut off
administratively. The Mason will remain a Mason for his entire life, connected to the Freemasons through the oaths
and obligations he has undertaken upon entering the Brotherhood. Only if he himself, by his own actions, wishes to
depart, then and only then, can the relationship be dissolved.

What are the acts that remove a Mason from the Brotherhood?

The violation of the commitments that he undertakes in any degree. The violation of these Principles by a member of
the Brotherhood alone can remove that member from its body. Nothing else. Therefore, in Masonry, the penalties are
self-punishments and not administrative decisions.

58



Does the reference to the existence of some punishments in the past make sense? In my opinion, only historical.
Freemasonry is a system of ethics and only ethically can it award credit or punishment.

And the disciplinary penalties? What happens if someone violates the rules of operation of the Brotherhood as
expressed in the official texts of each Grand Lodge? For me, there is no question of disciplinary penalties. They have
no basis in a Brotherhood. The only punishment is exclusion, and this is only done by the member of the Brotherhood
voluntarily, through his actions, having violated the commitments we have mentioned above. If he does not appear at
the meetings of his Lodge, if he does not participate in the operating expenses, if he violates and communicates the
events during the work, if his behavior disturbs the peace of the Lodge, if finally he does not attend and criticizes
others, then he himself has been placed outside of the Craft.

But if there is no administrative penalty, how can the meetings of the Lodge be protected? How is it possible to have
peace and harmony during them if a member disrupts them with his presence? This is where the authority of the
Worshipful Master of the Lodge comes in. He has a duty and obligation to inform the Brother that his behavior is
disrupting its operation and that it is the Brother’s duty to explain to other members the reason for his behavior. Until
he does so, he will not be allowed to participate in the meetings. He is not expelling him, he is not removing him from
the Brotherhood. He is simply asking for an explanation for his attitude. If the other brothers' opinion is different, the
brother must decide whether to remain with them or leave and join another masonic lodge. He will decide his behavior
and attitude.

Let us recall the view of Jean - Jacques Rousseau (1712 - 1778), who argues that in every community its member can
accept the positive consequences of coexistence but at the same time retain the right to absolute freedom, writing
characteristically:

"Let us find a form of association that will defend and protect the personality and goods of each member with the
collective power of all and in which each individual, while united with others, obeys no one but himself and is free
as before." .

An application of this view is Brotherhood as we Masons define it in our Rituals and rarely apply it in practice.
Let us ask ourselves what is more important in our meetings, the initiatory or the administrative part.

For the initiatory part, each member could express his or her opinion, freely. The opinions are not identical. Not
everyone has the same perception of the Rituals and the symbols. Interpretations are different and all are discussed
without excluding any and without anyone being punished for what they say. There is TOLERANCE there.

In the administrative part we are much stricter. Why? Do we consider the administrative texts more important than
the symbolism of the Iniatiation Ceremony? Why is it that while we are ready to accept a different point of view in the
ceremonial part, we are not at all tolerant in the administrative part? Do we consider different administrative behavior
a violation? Maybe the sense of power influences our behavior to such an extent that it is important to look at it more
closely. We are forgetting that we serve a system of ethics and seek to smooth our stone? Our own stone, not our
brother's.

An extension of the above observations can be considered the behavior of some Grand Lodges towards other Grand
Lodges that do not have the same philosophical or administrative structure. This behavior excludes Grand Lodges due
to the violation of "principles" that are considered "traditional". By whom are they considered as such and why these
"traditional" principles cannot be changed or abolished with the evolution of human thought and social conditions?

When talking about Grand Lodges, what is it that gives the member the characterization of a Mason? Is it the initiatory
process and the knowledge of the Masonic "secrets", that is, of words, handshakes and signs and not the participation
of women or the belief in a "vaguely" defined supreme being that we call "The Great Architect of the Universe" for
political and not for philosophical reasons.

Giorgos Bousoutas Thanasoulas

Bibliography.

59



Grand Lodge of Greece, Emulation Ritual.

Molyvas G. (2000), Philosophy in Europe — The Age of Enlightenment 17th — 18th century, Hellenic Open University.

La Tolerancia en la Masoneria

por Giorgos Bousoutas Thanasoulas

Las actividades masénicas se desarrollan en un espacio especifico que llamamos Logia. Pero éiqué es la tolerancia,
concepto sobre el cual reflexionaremos en este texto, y cdmo se manifiesta dentro de las logias masdnicas? Segun el
diccionario, su primera acepcion es: “la capacidad o disposicion de una persona para aceptar algo, especialmente la
existencia de opiniones o comportamientos con los que no necesariamente estd de acuerdo.”

La tolerancia es, en mi opinidn, una caracteristica esencial de

la actividad masdnica. Se manifiesta tanto en el transcurso de

los trabajos como en su proyecciéon, en nuestras

conversaciones posteriores sobre el tema del dia, donde los

intolerancia ha convertidc? hermanos expresan libremente sugerencias, objeciones u

la tierra en una carnicerfa. opiniones sin temor ni exaltacién. Con serenidad y con
Voltaire respeto hacia los demas.

:ﬁ L La tolerancia jamés produjo
' guerras civiles; la

DIA INTERNACIONAL
dela

En Grecia, las actividades masdnicas suelen dividirse en dos
LELEN(MEY  ambitos. El primero es administrativo: lectura de actas,
correspondencia, informes de actividades, ascensos de miembros y aprobacién de decisiones o informes diversos. El
segundo se refiere a los llamados procedimientos “internos”, relacionados con el perfeccionamiento personal de los
hermanos. Aqui se distinguen los rituales y la presentacidn de planchas o trabajos por parte de los miembros.

A través de los rituales, los hermanos reciben ensefianzas sobre la filosofia y la ética de la masoneria mediante
simbolos, su uso, y exhortaciones sobre la vida masdnica contenidas en cada grado. Lo notable es que nada de esto se
impone ni se sanciona si no se cumple. Se propone. No se trata de un dogma ni de una doctrina. He aqui una primera
forma de tolerancia.

En las planchas que presentan los Maestros, durante los trabajos rituales, se abordan temas vinculados a la
interpretacion de conceptos, enfoques filoséficos o éticos, reflexiones sobre simbolos o cuestiones contemporaneas
de indole social o moral. En muchos de estos trabajos, el hermano expone sentimientos, preocupaciones personales y
experiencias intimas, confiando en la comprension de sus hermanos. Todo ello, sin dogmatismo, sin absolutismos,
reconociéndose simplemente como un ser humano mas, igual a sus hermanos. No como “portador de la Luz” ni
“omnisciente”, aunque ocupe un alto rango en la jerarquia administrativa. Porque es sabido que el “ego espiritual” es
uno de los mayores errores de quien aspira al desarrollo del Ser.

|ll

¢En qué confia el hermano? Confia en que los demas intentaran comprenderlo, que aceptaran sus opiniones sin juzgar
ni menospreciar, que acogeran su diferencia sin intentar imponer la propia. Las ideas se intercambian; ninguna se
impone. Ademas, confia en la discrecién y en la actitud fraterna de los otros, pues ha depositado parte de su ser.

Como ya mencionamos, existe igualdad al momento de expresarse. Nadie es considerado mas “sabio” o poseedor de
la “Verdad”. El hermano sabe que toda critica o aceptacion serd guiada por el Amor y el Interés por el Arte Masénico.
Tallar la Piedra puede ser una tarea individual, pero la obra es colectiva. El Templo de la Humanidad no lo construye
uno solo, sino muchos obreros. He aqui una segunda forma de tolerancia.

Y luego de lo que ocurre en la Logia, sigue lo que ocurre fuera de ella. Comienza con la reflexidon posterior a los trabajos
y continta con la aplicacién de lo vivido en la vida cotidiana del hermano y en sus relaciones con los demas, de modo
gue su vida se transforme en bios, en modo de existencia.

60



Aqui quiero hacer una observacién importante: la tolerancia se manifiesta con mayor facilidad en lo espiritual que en
lo administrativo. ¢Por qué? éSerd que consideramos los asuntos administrativos mds importantes que el desarrollo
personal? Rara vez un hermano se aleja por disentir con los principios de la Masoneria. Son los desacuerdos
administrativos y las imposiciones los que expulsan hermanos de la Orden. Porque alli es donde la fraternidad muere,
sacrificada en el altar de los intereses materiales y egoistas, no en el del espiritu. Es decir, nosotros, que nos
proclamamos obreros del Arte Real, terminamos valorando mas las disputas administrativas que los desacuerdos
filoséficos. Si ese es el caso, tal vez estemos participando en el arte equivocado.

Pero é¢ddnde termina la tolerancia y dénde comienza la responsabilidad frente a conductas anti-fraternas? ¢éCémo
deben actuar los demds hermanos de la Logia ante tales comportamientos?

¢Qué caracteriza una conducta anti-fraterna?

Comenzaré por esta Ultima pregunta. Considero que el primer signo es la violacidon del compromiso fundamental: la
confidencialidad. A ello se suma el dogmatismo, la imposicidén de ideas, el afan de dominar a los demas y la alteracién
de la paz y la armonia de la Logia.

¢Qué sanciones contempla la Masoneria segun el ritual Emulation, especificamente en el grado de Aprendiz? Cito:

“Todas estas cosas juro solemnemente observarlas sin ambigliedad, reserva mental ni evasion, con la plena conciencia
de que siviolara alguna de ellas, seria considerado como alguien que ha roto su juramento voluntariamente, despojado
de toda integridad moral y completamente indigno de ser admitido en esta Respetable Logia o en cualquier reunion de
personas que valoren la virtud y el honor por encima de los beneficios externos del orden social y la riqueza.”

¢Qué tipo de castigo es este? La Masoneria no encarcela, no condena a muerte, no tortura. Simplemente excluye y
estigmatiza al infractor.

Surge entonces una pregunta: {qué se busca con esta exclusion, educar o condenar definitivamente? ¢Y qué es la
Masoneria, una estructura jerdrquica o una organizacidn participativa? En el primer caso, se busca disciplinar al
miembro; en el segundo, invitarlo a participar. Y aln mas: i pueden existir sanciones en una comunidad iniciatica, en
la cual el trabajo interior y los secretos compartidos constituyen la identidad del iniciado? En mi opinién, no.

Quiza cuando la masoneria era operativa, si; se necesitaban proteger los secretos del oficio. Pero hoy, no puede haber
una exclusion sustancial mediante decisiones administrativas. Un masén sigue siéndolo toda su vida, ligado por los
juramentos y compromisos que asumio al ser iniciado. Solo si él mismo, por decisidon propia, elige apartarse, podra
disolverse ese vinculo.

¢Qué acciones excluyen a un masén de la Hermandad? La violacidn de los compromisos asumidos en cualquier grado.
Solo eso. Las sanciones masdnicas no son administrativas, sino morales. Son autocastigos.

¢Tiene sentido hablar de antiguas penas disciplinarias? En mi opinion, solo como referencia histérica. La Masoneria es
un sistema ético, y solo desde la ética puede otorgar reconocimiento o censura.

¢Y qué sucede con las normas operativas de la Gran Logia? ¢Qué ocurre si alguien las viola? Para mi, no se trata de
establecer sanciones disciplinarias. No tienen cabida en una verdadera fraternidad. La Unica “sancion” vélida es la
autoexclusién, derivada de actos concretos que violan los compromisos asumidos. Si un hermano no asiste, no
participa de los gastos, rompe la confidencialidad, altera la paz de la Logia o simplemente se ausenta mientras critica
a los demas, entonces él mismo ya se ha excluido del Taller.

Pero si no existen sanciones administrativas, ¢cdmo proteger las reuniones de la Logia? ¢ Cdmo garantizar la armonia
si un hermano perturba los trabajos? Aqui entra en juego la autoridad del Venerable Maestro. El tiene el deber de
informar al hermano que su actitud estd afectando el funcionamiento de la Logia y pedirle que explique su
comportamiento ante los demas. Hasta entonces, se le podra pedir que no participe. No se le expulsa, no se le retira
la membresia. Solo se le solicita una reflexion. Si la vision de los demas hermanos es distinta, el hermano debera decidir
si continua o si se retira y se une a otra Logia. La eleccidn sera suya.

Recordemos las palabras de Jean-Jacques Rousseau (1712-1778):
61



“Busquemos una forma de asociacion que defienda y proteja la persona y los bienes de cada miembro mediante la
fuerza colectiva de todos, y en la que cada individuo, al unirse a los demds, no obedezca a nadie mds que a si mismo y
permanezca tan libre como antes.”

Esta vision encarna lo que nosotros, como masones, definimos como Fraternidad en nuestros rituales, aunque rara vez
la apliquemos.

Reflexionemos: équé parte de nuestras reuniones es mas importante, la inicidtica o la administrativa? En la iniciatica,
cada hermano puede expresar libremente su vision. No todos interpretan los simbolos de la misma manera. Todas las
interpretaciones son validas, se discuten sin excluir a nadie, y sin sancionar a quien piensa distinto. Eso es TOLERANCIA.

Pero en lo administrativo, somos mucho mas estrictos. ¢Por qué? i Consideramos que los reglamentos valen mas que
los simbolos del Rito de Iniciacién? ¢ Por qué aceptamos la diferencia en lo ritual, pero no en lo administrativo? i Acaso
la sensacién de poder influye tanto en nuestra conducta? ¢Hemos olvidado que servimos a un sistema ético y que
venimos a pulir nuestra piedra, no la de nuestro hermano?

Una extensidon natural de estas reflexiones es el comportamiento de algunas Grandes Logias hacia otras que no
comparten la misma estructura filoséfica o administrativa. Muchas son excluidas por presuntamente violar “principios
tradicionales”. Pero équién define tales principios? é Por qué no pueden ser revisados a la luz del pensamiento moderno
y de los cambios sociales?

Y, en Ultima instancia, ¢qué es lo que realmente define a un masdn? ¢Su iniciacidn y el conocimiento de las “sefiales y
palabras” del oficio, o su posicidn frente a la participacién de la mujer o la creencia en una divinidad vagamente
formulada, a la que llamamos “Gran Arquitecto del Universo”, mds por razones politicas que filoséficas?

Giorgos Bousoutas Thanasoulas
Bibliografia:
e Gran Logia de Grecia, Ritual de Emulacion

e Molyvas, G. (2000). La Filosofia en Europa — La llustracion (siglos XVII-XVIII), Universidad Abierta Helénica

La Tolérance en Franc-magonnerie

par Giorgos Bousoutas Thanasoulas

Les travaux maconniques se déroulent dans un espace spécifique que nous appelons Loge. Mais qu’est-ce donc que la
tolérance, sujet central de cet article, et comment s’applique-t-elle concretement dans la vie magonnique ? Selon le
dictionnaire, sa premiére définition est la suivante : « disposition a admettre chez autrui une maniére de penser ou
d’agir différente de celle que I'on adopte soi-méme. »

62



La tolérance est donc, a mon sens, une qualité intrinséque des
La TOERANCE activités magonniques. Elle s’exprime non seulement pendant
nos travaux, mais aussi a leur suite, lors des échanges qui
prolongent la tenue, ou les Fréres expriment librement leurs

suggestions, objections ou réflexions, sans crainte ni
emportement. Avec calme, respect et écoute sinceére.

En Grece, du moins, les activités magonniques se divisent en
deux grandes catégories. La premiere regroupe les affaires
administratives : lecture des proces-verbaux,
correspondance, rapports sur les activités, promotions de
membres, approbation de décisions diverses. La seconde
concerne les travaux dits intérieurs, axés sur le perfectionnement individuel des Freres, a travers les rituels et la
présentation de planches par les membres.

Les rituels permettent aux Fréres d’étre initiés a la philosophie et a I'éthique magonniques par I'usage des symboles,
leur interprétation et les exhortations liées a la vie magonnique que chaque degré renferme. Ce qui est remarquable
dans la Franc-magonnerie, c’est que rien n’est imposé : il n’existe ni contrainte ni sanction. Tout est proposé. Il ne s’agit
ni de dogme, ni d’enseignement doctrinal.Voici une premiére manifestation de la tolérance.

Dans les planches présentées par les Maitres, au cours des tenues, sont abordées des questions touchant a
I'interprétation des symboles, a des réflexions philosophiques ou éthiques, mais aussi a des problématiques
contemporaines, sociales ou spirituelles. Dans nombre de ces travaux, le Frere partage ses émotions, ses inquiétudes
personnelles, ses interrogations existentielles, dans un climat de confiance. Et ce, toujours sans dogmatisme, sans
jamais prétendre a une vérité absolue, en se reconnaissant simplement comme un étre humain parmi d’autres. Il ne
se présente ni comme un “porteur de Lumiére”, ni comme un “omniscient”, quel que soit son rang dans la hiérarchie.
Car il est bien établi que I'égo spirituel est I'un des plus grands pieges pour qui cherche a s’élever intérieurement.

En quoi le Frére place-t-il sa confiance ? En ce que les autres chercheront a le comprendre. A accueillir ses idées sans
jugement, sans le rabaisser. A accepter sa différence sans chercher & imposer leur propre point de vue. Les opinions
s’échangent, nul ne domine. Et au-dela, il compte sur la discrétion et 'attitude fraternelle de ses Fréres, a qui il a confié
une part de son Etre.

Comme mentionné plus tot, I'expression de toute opinion se fait sur un pied d’égalité. Nul n’est considéré comme “plus
sage” ou détenteur exclusif de la “Vérité”. Le Frére sait que toute critique ou approbation sera guidée par 'Amour et la
bienveillance envers I'Art Magonnique. Si la taille de la Pierre est un travail personnel, la construction du Temple de
I"THumanité est collective.Voici une seconde forme de tolérance.

Une fois ces échanges vécus dans la Loge, une deuxieme phase s’ouvre, hors de celle-ci : elle commence par la réflexion
sur les enseignements de la soirée, et se poursuit par leur mise en ceuvre dans la vie quotidienne du Frére et dans ses
relations avec autrui, afin que sa vie prenne la forme du Bios, c’est-a-dire d’un mode d’étre.

Je tiens ici a souligner un point important : la tolérance se manifeste bien plus aisément dans les domaines spirituels
gue dans les affaires administratives. Pourquoi ? Peut-étre parce que nous accordons davantage de valeur aux
qguestions de gestion qu’a celles qui relévent du développement personnel ? Trés peu de Freres quittent la Franc-
maconnerie en désaccord avec ses principes. Ce sont les querelles administratives et les luttes de pouvoir qui éloignent
les membres de la Fraternité. C'est |3, sur l'autel des intéréts matériels et égoistes, que la Fraternité se meurt. En
d’autres termes, nous, ouvriers de I’Art Royal, semblons attacher plus d’importance aux désaccords administratifs
gu’aux débats intellectuels. Si tel est le cas, alors nous nous sommes peut-étre égarés dans notre pratique de I'Ordre.

Mais ou s’arréte la tolérance ? Et quand commence la responsabilité, face a des comportements contraires a l'esprit
fraternel ? Comment les autres membres de la Loge doivent-ils réagir ?

Quels éléments peuvent caractériser une attitude anti-fraternelle ?

63



Commencons par cette derniére question. Je définis comme anti-fraternel tout comportement qui viole I'engagement
fondamental de confidentialité. Cela inclut aussi le dogmatisme, la volonté d’imposer son point de vue, la domination
sur les autres membres, et la perturbation de la paix et de la sérénité des travaux.

Quelles sont les sanctions maconniques, telles qu’elles figurent dans le Rituel Emulation, notamment au grade
d’Apprenti ? Je cite :

« Toutes ces choses, je jure solennellement de les observer sans ambiguité, sans réserve mentale ni évasion, ayant
parfaitement conscience que si je venais a en enfreindre une seule, je serais considéré comme ayant rompu mon
serment de maniere volontaire, privé de toute considération morale et indigne d’étre admis dans cette Loge respectable
ou dans tout groupe d’hommes qui placent la vertu et I’honneur au-dessus des avantages extérieurs de I'ordre social
ou de la richesse. »

Quelle est donc cette sanction ? La Franc-magonnerie n‘'emprisonne pas, ne condamne pas a mort, ne torture pas. Elle
exclut et stigmatise.

Mais cela souléve une question essentielle : que cherchons-nous a travers cette exclusion ? Une forme d’éducation ou
une condamnation définitive ? Et la Franc-maconnerie, est-elle une structure hiérarchique ou participative ? Dans le
premier cas, il s'agit de discipliner le membre ; dans le second, de favoriser sa participation. Une derniére question :
peut-on réellement parler de sanctions dans une communauté d’individus dont I'identité repose sur le travail initiatique
et les secrets qu’il contient ? A mon sens, non.

Peut-étre cela avait-il du sens a I'époque opérative, pour protéger les secrets du métier. Mais aujourd’hui, aucune
exclusion véritable ne peut reposer sur une décision administrative. Un Franc-macon reste macon toute sa vie, lié par
les serments et obligations pris lors de son initiation. Seul son choix personnel de s’en détourner peut rompre ce lien.

Quels sont les actes qui peuvent rompre ce lien ? La violation des engagements pris a n’'importe quel degré. Rien
d’autre. Ainsi, en Magonnerie, les sanctions sont des auto-sanctions, et non des décisions administratives.

Les références aux anciennes sanctions disciplinaires ont-elles encore un sens ? A mon avis, uniquement historique. La
Franc-maconnerie est un systeme éthique, et ce n’est que par I'éthique qu’elle peut reconnaitre ou blamer.

Qu’en est-il alors des sanctions pour infraction aux réglements établis par les Grandes Loges ? A mon sens, |a encore,
il ne peut étre question de sanctions disciplinaires : elles sont sans fondement dans une véritable fraternité. L'exclusion
ne peut résulter que d’un acte du Frére lui-méme, par lequel il viole les engagements évoqués. S'il n‘assiste pas aux
travaux, s'il refuse de participer aux frais de fonctionnement, s’il trahit la confidentialité des travaux, s’il perturbe la
paix de la Loge, ou s’il critique sans contribuer, alors il s’est déja placé, de lui-méme, en dehors de I'Ordre.

Mais si aucune sanction administrative n’est appliquée, comment préserver I’'harmonie des tenues ? Que faire si un
Frére les perturbe ? C’est ici que l'autorité du Vénérable Maitre prend tout son sens. Il a le devoir d’informer le Frére
gue son comportement nuit au bon déroulement des travaux et de lui demander de s’expliquer. Tant qu’il ne le fait
pas, sa participation pourra étre suspendue. Il ne s’agit pas d’'une exclusion ni d’'une radiation, mais d’une invitation a
la réflexion. Si l'avis des autres Freres différe, le Frere concerné devra choisir de rester ou de rejoindre une autre Loge.
Son comportement et sa décision lui appartiennent.

Souvenons-nous de la pensée de Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), qui écrivait :

« Trouvons une forme d’association qui défende et protége la personne et les biens de chacun avec la force collective
de tous, et dans laquelle chacun, s’unissant a tous, n‘obéisse pourtant qu’a lui-méme et reste aussi libre qu’auparavant.

»

Cette idée, appliquée a notre Ordre, est celle de la Fraternité telle que définie dans nos rituels, mais rarement
pratiquée.

Posons-nous alors la question : que privilégions-nous dans nos réunions ? Le contenu initiatique ou les affaires
administratives ? Sur le plan initiatique, chacun peut librement exprimer ses vues. Les interprétations different, mais
toutes sont accueillies sans censure ni sanction.C’est cela, la TOLERANCE.

64



Mais dans le domaine administratif, nous sommes bien plus rigides. Pourquoi ? Considérons-nous les reglements plus
sacrés que les symboles de I'Initiation ? Pourquoi sommes-nous ouverts a la pluralité des interprétations rituelles, mais
intolérants face aux divergences administratives ? Peut-étre que le sentiment de pouvoir nous affecte plus
profondément qu’on ne le pense.

Aurions-nous oublié que notre tache est de polir notre propre Pierre, et non celle de notre Frere ?

Une derniere réflexion prolonge ces considérations : le comportement de certaines Grandes Loges a I'égard d’autres
juridictions qui ne partagent pas leur structure administrative ou philosophique. Ces exclusions reposent sur des
prétendues “violations” de “principes traditionnels”. Mais qui les a définis ainsi ? Et pourquoi ces principes ne
pourraient-ils évoluer, a la lumiére du progrées humain et des transformations sociales ?

En définitive, qu’est-ce qui fait de quelqu’un un Franc-macon ? Est-ce I'initiation et la connaissance des signes, mots et
gestes ? Ou bien son adhésion a des critéres formels comme I'exclusion des femmes ou la croyance en un Etre supréme,
souvent évoqué sous le nom de “Grand Architecte de I'Univers” pour des raisons davantage politiques que
philosophiques ?

Giorgos Bousoutas Thanasoulas

Bibliographie :
e Grand Lodge of Greece, Rituel Emulation

e Molyvas, G. (2000). La philosophie en Europe — L'époque des Lumieres (XVII*-XVIII¢ siecle), Université Ouverte
Hellénique

65



LA FRATERNIDAD MASONICA EN PELIGRO: COMO EL NEOLIBERALISMO Y LA
EXTREMA DERECHA DESTRUYEN LOS LAZOS FRATERNALES Y SOLIDARIOS

por Roberto CERTAIN-RUIZ

INTRODUCCION

La fraternidad y la solidaridad son pilares esenciales de la Masoneria. La fraternidad representa el vinculo indisoluble
entre los masones, extendiéndose simbdlicamente a toda la humanidad, mientras que la solidaridad es su expresion
practica, manifestandose en el apoyo mutuo y la defensa del bien comun.

Sin embargo, estos valores estan amenazados por el neoliberalismo y la extrema derecha que resurge en el mundo
haciéndose con el poder politico y fracturando la democracia. El neoliberalismo, con su énfasis en el individualismo y
la competencia, erosiona los lazos comunitarios, mientras que la extrema derecha promueve la exclusién y el rechazo
al «otro».

Este articulo analiza cémo estas ideologias socavan la fraternidad y la solidaridad y propone soluciones desde la
perspectiva masdnica defendiendo que estos valores son herramientas esenciales para construir una sociedad mas
justa.

LA FRATERNIDAD Y LA SOLIDARIDAD EN LA MASONERIA

La fraternidad masdnica es un vinculo profundo que une a los masones mas alla de sus diferencias, recorddndoles que
todos compartimos una humanidad comun. Simbdlicamente, se extiende a toda la humanidad, promoviendo la unidad
en la diversidad.

La solidaridad, por su parte, es la materializacidn de este vinculo, expresdandose en el apoyo mutuo, la filantropia y la
lucha por la justicia social. Histéricamente, la Masoneria ha sido un faro de estos valores, inspirando movimientos
como la Revolucién Francesa y la lucha por los derechos civiles. «La fraternidad no es un lujo, es una necesidad en un
mundo cada vez mas dividido».

EL NEOLIBERALISMO Y EXTREMA DERECHA: INDIVIDUALISMO Y EXCLUSION VS. FRATERNIDAD

El neoliberalismo prioriza el mercado, el individualismo y la desregulacidn, generando desigualdad y fragmentacién
social. Fomenta un ethos de «sdlvese quien pueda», donde la fraternidad y su expresidon como solidaridad son vistas
como una debilidad. Este modelo ha erosionado los sistemas de proteccién social y exacerbado la desigualdad
econdmica, como lo muestra el hecho de que el 1% mas rico posee mads del doble de la riqueza que el 90% mas pobre,
segln un informe de Oxfam.

Frente a esto, la Masoneria propone un modelo basado en la colaboracién y el bien comun: Frente al «sdlvese quien
pueda», la Masoneria propone «todos nos salvamos juntos».

En el marco de este modelo, se levanta con fuerza la extrema derecha, que promueve el nacionalismo excluyente, la
xenofobia y los discursos de odio, dividiendo a la sociedad y atacando a minorias y grupos vulnerables. Este enfoque
es incompatible con la fraternidad masénica, que defiende la igualdad y la unidad en la diversidad. Ejemplos como las
politicas antiinmigracién en Hungria y Estados Unidos, o los discursos de odio de figuras como Giorgia Meloni y Javier
Milei, ilustran esta amenaza.

Frente al debilitamiento de la cohesidn social, la desconfianza y la competencia voraz, solo nos queda la fraternidad
gue se expresa como solidaridad y formar en estos valores y principios. La solidaridad es el antidoto contra el egoismo
y el odio que promueven el neoliberalismo y la extrema derecha. Es asi, ya que esta fragmentacion no solo afecta a la
sociedad, sino que también representa un riesgo para la Masoneria, cuyos valores de unidad y colaboracidon estan bajo

66



amenaza. Es crucial mantener la pureza de estos principios y resistir las presiones externas.

LA EDUCACION COMO HERRAMIENTA DE RESISTENCIA

La educacién, desde la perspectiva masénica, se erige como una herramienta fundamental de resistencia frente a las
narrativas dominantes del neoliberalismo y la extrema derecha. La Masoneria tiene la capacidad y la responsabilidad
de promover un modelo educativo basado en valores como la empatia, la colaboracion, la solidaridad, el respeto a la
diferencia y la laicidad. Este enfoque no se limita a la transmisidon de conocimientos técnicos o académicos, sino que
debe buscar formar ciudadanos criticos, conscientes de su papel en la sociedad y comprometidos con el bien comun.

Frente a un mundo donde el individualismo y la exclusidon se han normalizado, la Masoneria propone un camino
alternativo: uno que fomente la reflexidn, el didlogo y la capacidad de cuestionar las estructuras de poder que
perpetlan la desigualdad y la division. En este sentido, la educacidn no es solo un acto de ensefianza, sino un acto de
resistencia contra las ideologias que buscan fragmentar la sociedad y socavar los lazos fraternales.

Al formar ciudadanos criticos, la Masoneria contribuye a desmantelar las narrativas que legitiman el egoismo y el odio.
Una educacidon basada en la solidaridad y el respeto a la diversidad no solo enriquece a los individuos, sino que también
construye comunidades mds cohesionadas y resilientes.

En un contexto donde el neoliberalismo reduce al ser humano a un mero consumidor y la extrema derecha lo divide
en categorias excluyentes, la educacion y formaciéon masdnica emerge como un antidoto poderoso. Al ensefiar a valorar
la fraternidad y a actuar con empatia, se siembran las semillas de un futuro donde la colaboracién prevalezca sobre la
competenciay la unidad sobre la exclusién. Asi, la educacidn se convierte en un acto revolucionario, una luz que ilumina
el camino hacia una sociedad mas justa y humana. «Educar no es solo transmitir conocimientos; es despertar
conciencias y construir puentes entre las personas».

A MANERA DE COMNCLUSION

Es urgente defender activamente los valores masénicos frente a las amenazas del neoliberalismo y la extrema derecha.
La fraternidad y la solidaridad no son solo ideales; son herramientas poderosas para transformar la sociedad.

En tiempos de individualismo y exclusién, la Masoneria debe ser un faro de esperanza. «La Masoneria no es solo una
institucion; es un llamado a la humanidad a recordar que, juntos, podemos construir un futuro mejor».

Roberto CERTAIN-RUIZ

MASONIC FRATERNITY IN DANGER: HOW NEOLIBERALISM AND THE FAR RIGHT
DESTROY FRATERNAL AND SOLIDARITY BONDS

By Roberto CERTAIN-RUIZ

67



INTRODUCTION

Fraternity and solidarity are essential pillars of Freemasonry. Fraternity represents the indissoluble bond between
Freemasons, symbolically extending to all of humanity, while solidarity is its practical expression, manifesting in mutual
support and the defense of the common good.

However, these values are under threat from neoliberalism and the resurgent far right, which is seizing political power
and fracturing democracy. Neoliberalism, with its emphasis on individualism and competition, erodes communal ties,
while the far right promotes exclusion and the rejection of the «other».

This article analyzes how these ideologies undermine fraternity and solidarity and proposes solutions from a Masonic
perspective, arguing that these values are essential tools for building a more just society.

Masonic fraternity is a profound bond that unites Freemasons beyond their differences, reminding them that we all
share a common humanity. Symbolically, it extends to all humankind, promoting unity in diversity.

Solidarity, in turn, is the materialization of this bond, expressed through mutual support, philanthropy, and the fight
for social justice. Historically, Freemasonry has been a beacon of these values, inspiring movements such as the French
Revolution and the civil rights struggle. «Fraternity is not a luxury; it is a necessity in an increasingly divided world».

NEOLIBERALISM AND THE FAR RIGHT: INDIVIDUALISM AND EXCLUSION VS. FRATERNITY

Neoliberalism prioritizes the market, individualism, and deregulation, generating inequality and social fragmentation.
It fosters an ethos of «every man for himself», where fraternity and its expression as solidarity are seen as weaknesses.
This model has eroded social protection systems and exacerbated economic inequality, as evidenced by the fact that
the richest 1% owns more than twice the wealth of the poorest 90%, according to an Oxfam report.

In contrast, Freemasonry proposes a model based on collaboration and the common good: Against «every man for
himself», Freemasonry proposes «we all rise together».

Within this model, the far-right gains strength, promoting exclusionary nationalism, xenophobia, and hate speech—
dividing society and attacking minorities and vulnerable groups. This approach is incompatible with Masonic fraternity,
which upholds equality and unity in diversity. Examples such as anti-immigration policies in Hungary and the United
States, or the hate-driven rhetoric of figures like Giorgia Meloni and Javier Milei, illustrate this growing threat.

As social cohesion weakens and distrust and ruthless competition rise, fraternity expressed through solidarity remains
our only refuge. Solidarity is the antidote to the selfishness and hatred propagated by neoliberalism and the far right.
This fragmentation not only affects society but also poses a risk to Freemasonry itself, whose values of unity and
cooperation are under siege. It is crucial to preserve the purity of these principles and resist external pressures.

EDUCATION AS A TOOL OF RESISTANCE

From a Masonic perspective, education emerges as a fundamental tool of resistance against the dominant narratives
of neoliberalism and the far right. Freemasonry has both the ability and the responsibility to promote an educational
model based on values such as empathy, collaboration, solidarity, respect for difference, and secularism. This approach
is not limited to the transmission of technical or academic knowledge but must also aim to form critical citizens, aware
of their role in society and committed to the common good.

In a world where individualism and exclusion have been normalized, Freemasonry proposes an alternative path—one
that fosters reflection, dialogue, and the capacity to question the power structures that perpetuate inequality and
division. In this sense, education is not merely an act of teaching but an act of resistance against ideologies that seek
to fragment society and undermine fraternal bonds.

68



By cultivating critical thinkers, Freemasonry helps dismantle narratives that legitimize selfishness and hatred. An
education based on solidarity and respect for diversity not only enriches individuals but also builds more cohesive and
resilient communities.

In a context where neoliberalism reduces human beings to mere consumers and the far right divides them into
exclusionary categories, Masonic education and formation emerge as powerful antidotes. By teaching the value of
fraternity and encouraging empathy, we plant the seeds of a future where collaboration prevails over competition and
unity over exclusion. Thus, education becomes a revolutionary act, a light that illuminates the path toward a more just
and humane society. «To educate is not merely to transmit knowledge; it is to awaken consciousness and build bridges
between people».

IN CONCLUSION

It is urgent to actively defend Masonic values against the threats of neoliberalism and the far right. Fraternity and
solidarity are not merely ideals; they are powerful tools for transforming society.

In times of individualism and exclusion, Freemasonry must serve as a beacon of hope. «Freemasonry is not just an
institution; it is a call to humanity to remember that, together, we can build a better future».

Roberto CERTAIN-RUIZ

LA FRATERNITE MACONNIQUE EN DANGER :

COMMENT LE NEOLIBERALISME ET 'EXTREME DROITE DETRUISENT LES LIENS
FRATERNELS ET SOLIDAIRES

par Roberto CERTAIN-RUIZ

INTRODUCTION

La fraternité et la solidarité sont des piliers essentiels de la Franc-magonnerie. La fraternité représente le lien
indissoluble entre les francs-macons, s’étendant symboliquement a toute I’humanité, tandis que la solidarité en est
I'expression pratique, se manifestant par le soutien mutuel et la défense du bien commun.

Cependant, ces valeurs sont menacées par le néolibéralisme et I'extréme droite, qui ressurgissent dans le monde en
s’'emparant du pouvoir politique et en fracturant la démocratie. Le néolibéralisme, avec son insistance sur
I'individualisme et la compétition, érode les liens communautaires, tandis que I'extréme droite promeut I'exclusion et
le rejet de I'« autre ».

Cet article analyse comment ces idéologies sapent la fraternité et la solidarité et propose des solutions d’un point de
vue maconnique, affirmant que ces valeurs sont des outils essentiels pour construire une société plus juste.

69



La fraternité magonnique est un lien profond qui unit les francs-magons au-dela de leurs différences, leur rappelant
gue nous partageons tous une humanité commune. Symboliquement, elle s’étend a toute I'humanité, favorisant l'unité
dans la diversité.

La solidarité, quant a elle, est la matérialisation de ce lien, s’exprimant a travers I'entraide, la philanthropie et la lutte
pour la justice sociale. Historiquement, la Franc-magonnerie a été un phare de ces valeurs, inspirant des mouvements
comme la Révolution francaise et la lutte pour les droits civiques. « La fraternité n’est pas un luxe, c’est une nécessité
dans un monde de plus en plus divisé. »

LE NEOLIBERALISME ET 'EXTREME DROITE : INDIVIDUALISME ET EXCLUSION CONTRE FRATERNITE

Le néolibéralisme privilégie le marché, I'individualisme et la dérégulation, engendrant inégalités et fragmentation
sociale. Il encourage un ethos du « chacun pour soi », ou la fraternité et son expression sous forme de solidarité sont
percues comme des faiblesses. Ce modeéle a érodé les systemes de protection sociale et exacerbé les inégalités
économiques, comme en témoigne le fait que le 1 % le plus riche posséde plus du double de la richesse des 90 % les
plus pauvres, selon un rapport d’Oxfam.

Face a cela, la Franc-magonnerie propose un modele basé sur la coopération et le bien commun : Face au « chacun
pour soi », la Franc-magonnerie propose « nous nous sauvons tous ensemble ».

Dans ce cadre, |I'extréme droite s'impose avec force, promouvant un nationalisme exclusif, la xénophobie et des
discours de haine, divisant la société et attaquant les minorités et les groupes vulnérables. Cette approche est
incompatible avec la fraternité magonnique, qui défend I'égalité et I'unité dans la diversité. Des exemples comme les
politiques anti-immigration en Hongrie et aux Etats-Unis, ou les discours de haine de figures comme Giorgia Meloni et
Javier Milei, illustrent cette menace.

Face a l'affaiblissement de la cohésion sociale, a la méfiance et a la compétition acharnée, il ne nous reste que la
fraternité qui s’exprime sous forme de solidarité et I'éducation a ces valeurs et principes. La solidarité est 'antidote a
I'égoisme et a la haine que promeuvent le néolibéralisme et I'extréme droite. Cette fragmentation n’affecte pas
seulement la société, mais représente aussi un risque pour la Franc-maconnerie, dont les valeurs d’unité et de
collaboration sont menacées. Il est crucial de préserver la pureté de ces principes et de résister aux pressions
extérieures.

L’EDUCATION COMME OUTIL DE RESISTANCE

L'éducation, d’un point de vue macgonnique, se dresse comme un outil fondamental de résistance face aux discours
dominants du néolibéralisme et de l'extréme droite. La Franc-maconnerie a la capacité et la responsabilité de
promouvoir un modele éducatif fondé sur des valeurs telles que 'empathie, la coopération, la solidarité, le respect de
la différence et la laicité. Cette approche ne se limite pas a la transmission de savoirs techniques ou académiques, mais
doit viser a former des citoyens critiques, conscients de leur réle dans la société et engagés en faveur du bien commun.

Face a un monde ou l'individualisme et I'exclusion sont devenus la norme, la Franc-magonnerie propose une voie
alternative : celle de la réflexion, du dialogue et de la capacité a remettre en question les structures de pouvoir qui
perpétuent I'inégalité et la division. En ce sens, I'éducation n’est pas seulement un acte d’enseignement, mais un acte
de résistance contre les idéologies qui cherchent a fragmenter la société et a saper les liens fraternels.

En formant des citoyens critiques, la Franc-maconnerie contribue a déconstruire les discours qui légitiment I'égoisme
et la haine. Une éducation fondée sur la solidarité et le respect de la diversité enrichit non seulement les individus,
mais construit aussi des communautés plus cohérentes et résilientes.

70



Dans un contexte ou le néolibéralisme réduit I'étre humain a un simple consommateur et ou I'extréme droite le divise
en catégories d’exclusion, I'éducation et la formation magonnique apparaissent comme un antidote puissant. En
apprenant a valoriser la fraternité et a agir avec empathie, nous semons les graines d’un avenir ol la collaboration
prime sur la compétition et I'unité sur I'exclusion. Ainsi, I'éducation devient un acte révolutionnaire, une lumiére qui
éclaire le chemin vers une société plus juste et plus humaine. « Eduquer, ce n’est pas seulement transmettre des
connaissances ; cest éveiller les consciences et batir des ponts entre les individus. »

EN CONCLUSION

Il est urgent de défendre activement les valeurs magonniques face aux menaces du néolibéralisme et de I'extréme
droite. La fraternité et la solidarité ne sont pas de simples idéaux ; elles sont des outils puissants pour transformer la
société.

En ces temps d’individualisme et d’exclusion, la Franc-magonnerie doit étre un phare d’espoir. « La Franc-magonnerie
n’est pas seulement une institution ; c’est un appel a ’lhumanité a se rappeler que, ensemble, nous pouvons construire
un avenir meilleur ».

Roberto CERTAIN-RUIZ

71



¢CONSTRUIR UN MUNDO FRATERNAL? {PODREMOS?
Par Margarita ROJAS BLANCO

Las guildas mas importantes de la Europa de la Edad Media y el Renacimiento, fueron las
de los mercaderes y las de los artesanos. Regulaban el comercio de telas, especias,
metales preciosos, e incluian entre sus filas principalmente a carpinteros, herreros,
zapateros y albafiiles, entre muchos otros oficios, que basicamente se especializaban en
la produccion y construccion de bienes.

Fueron fundamentales para el desarrollo econémico y social de la Europa medieval,
dejando un legado que influyé en la evolucién de las asociaciones profesionales y las
camaras de comercio que tenemos en nuestros paises. Surgieron en Europa alrededor del
siglo Xl, cuando las ciudades medievales comenzaron a crecer y se desarrollaron como
centros de comercio.

Las guildas regulaban y protegian los oficios y jugaban un papel clave en la economia y la vida social de las ciudades
medievales, actuando como una combinacion de sindicato, cooperativa y colegio profesional. Tenian como funciones
y propositos los de regular el comercio y la produccidn, proteger a sus miembros y formarlos, controlar la competencia,
tener influencia social, crear una red de apoyo mutuo entre sus miembros y por ultimo organizar festividades.

¢Y cual es el pasado de las guildas?: Respuesta: los collegia. Fueron asociaciones en la antigua Roma que pueden
considerarse como predecesores de los gremios medievales. Estas asociaciones tenian diferentes funciones y podian
estar formadas por personas que compartian un oficio, una religion, o un propdsito comun.

Los principales Collegia fueron:
e Collegia Opificum: que eran asociaciones de artesanos y comerciantes.
e Collegia Religiosa: dedicados al culto de una deidad especifica o a la organizacién de rituales religiosos.
e Collegia Funeratica: que se encargaban de proporcionar servicios funerarios y de asegurar que sus miembros
tuvieran un entierro adecuado.
e Collegia Militaris: grupos formados por soldados o veteranos con el propésito de apoyo mutuo y camaraderia.

Los collegia existieron desde la Republica Romana (alrededor del siglo V antes de nuestra era) hasta el final del Imperio
Romano, en el siglo V después de nuestra era y jugaron un papel importante en la vida de la antigua Roma,
proporcionando un modelo organizativo que influyd en las estructuras corporativas y gremiales de épocas posteriores.

El principal collegia fue el de los Navicularii, que eran los armadores o propietarios de barcos que se dedicaban al
transporte maritimo de mercancias. El Collegia Naviculariorum fue fundamental para el comercio y la economia
romana, y desempenaba un papel estratégico en el sostenimiento de las campanas militares.

Con el tiempo, el Estado romano comenzd a regular mds estrictamente las actividades de los navicularii, especialmente
a medida que el transporte de alimentos y otros bienes esenciales, se volvia mas critico para la estabilidad del imperio.
Fue tal su influencia, que el Estado romano las supervisaba vy, en algunos casos, regulaba sus actividades, cuando estos
se consideraban potencialmente subversivos o contrarios al orden establecido. Durante el Imperio, algunos
emperadores restringieron y disolvieron los collegia que se consideraban politicamente peligrosos y este es el punto
de mi escrito mis queridos hermanos.

Como vemos, aproximadamente desde el siglo V antes de nuestra era, los seres humanos nos perseguimos por pensar
diferente, por levantar la cabeza y ver mas alld, por unirnos en grupos de apoyo y reflexionar sobre lo que nos rodea.

72



Pero esto en ultimas no es el problema, porque hace parte de la condicion humana y ante ella, es muy dificil hacer
alguna modificacién.

Lo que si es realmente problematico, es que en el siglo XXI, es decir, 26 siglos después del nacimiento de los Navicularii,
sigamos con esa costumbre de perseguir al otro, porque piensa diferente o porque hace lo que yo no soy capaz. No
hemos aprendido nada. Ser mezquino es una costumbre que sabe tener la gente, y en el gremio de los masones si que
hay mezquinos.

Por esto cuando vi que el titulo de este encuentro era “construir un mundo fraternal” les confieso que me causd gracia,
pues se parece a los titulos de las jornadas del colegio de mi hija, que estudia el primer afio de secundaria. No sé si es
un titulo muy inocente y candoroso o hace parte precisamente de esa vista periférica que tenemos los humanos, en
donde sabemos lo que estd pasando a nuestro alrededor, pero le prestamos poca atencion, porque lo importante es
lo que tenemos al frente, asi lo de los lados sea en un momento dado, algo vital.

Llevamos 26 siglos persiguiendo al otro por pensar diferente y por organizarse, y muchos queridos hermanos, me temo
gue pasaran al oriente eterno, sin haber recibido nunca una disculpa, un homenaje o un desagravio, por el mal que le
hicimos otros masones, pero sobre todo, de quienes hacen del sectarismo o del matoneo una forma de relacionarse,
de una muy mal entendida fraternidad, a todas luces excluyente y me atrevo a decir, de unas actitudes malsanas
patoldgicas, sin mencionar el mafioso malletazo, para consolidar un poder que solo existe en una vanidad sin altura ni
grandeza. Es lamentable que una organizacion como la masoneria se llene la boca hablando de libertad, igualdad y
fraternidad, cuando lo que practica en muchos casos es la exclusidon odiosa de sus hermanos y el ataque rastrero,
llegando hasta convertirlos en parias de la orden.

Los pasquines, los correos andnimos, los chismes, los comentarios de pasillo, tienen a veces mas credibilidad para
algunos hermanos, que las propias acciones de los otros y son utilizados como medio de comunicacidn para difamar la
buena honra de un hermano, para atacarlo o anularlo, para poder lograr lo que con sabiduria, talento y esfuerzo no
pudieron.

Si queremos caminar “hacia un mundo fraternal”, tenemos que revisarnos a nosotros mismos, con quienes nos
rodeamos, con quienes nos agrupamos. Estoy segura de que algunos de los queridos hermanos presentes en este
recinto, han sido atacados por los que se dicen sus hermanos o amigos y que hasta de pronto, sus verdugos estén
también aqui mismo, en este auditorio, pero por cosas de intereses particulares y agendas ocultas, se sigan dando el
triple abrazo hipdcrita, porque la fraternal puiialada ya se les volvié paisaje.

Si de verdad queremos construir un mundo fraternal, tenemos que ser mas técnicos y menos politicos y para esto
debemos revisar de manera honesta y critica nuestro entorno. Cuando decimos “construir un mundo fraternal” de
manera implicita se entiende que no estamos en un mundo fraternal, en este sentido, estamos diciendo que estamos
en un mundo hostil, entonces nos enfrentamos a un problema y es un problema de orden publico, no privado.

Las naciones enfocan los recursos publicos a la solucién de sus problemas y para poder resolverlos, se acude a
metodologias de trabajo que buscan desmenuzar esos problemas, hasta encontrar sus causas desencadenantes y es a
ellas a las que se les busca financiacion en dinero, para poder ejecutar las actividades necesarias que logren acabar
con las causas que crearon los problemas.

En esta revisidon de los problemas, lo que mas hace ruido son los efectos del problema y aqui radica la lentitud de las
soluciones: los efectos son mediaticos, escandalosos y es por esto que el gerente publico no se puede distraer. La
pobreza por ejemplo no es una causa, es un efecto, muy mediatico y ruidoso, pero es la consecuencia de algo mas, es
el efecto de una falencia. Pero ojo, un problema no es la ausencia de una solucién.

En el ejercicio de mi carrera profesional he realizado este trabajo cientos de veces con las comunidades mds pobres de
mi pais, en la busqueda de gestionar proyectos de cooperacién internacional y lograr recursos que el gobierno

73



direccione a estas comunidades, y la manera de entender la situacién problematica para poder construir el mejor
proyecto posible y de alto impacto, es desmenuzando las situaciones presentes para encontrar las causas. Entro
entonces a revisar esa causa y ahi es donde debo dirigir a la cooperacidn internacional para su eliminacion y evitar que
se produzca el efecto pobreza. Una herramienta poderosa para este tipo de ejercicios es la Matriz Vester. Imaginense
mis queridos hermanos una Matriz Vester de la mano de una escuadra, de un compas, de un nivel.

Como ven mis queridos hermanos, resolver un problema requiere de un andlisis juicioso. Decir “tenemos que acabar
con la pobreza” es un discurso sensacionalista pero que no conduce a nada de manera especifica. Mientras que decir
“tenemos que construir mas escuelas para que las personas puedan formarse y conseguir trabajo” suena muy largo,
no es un titulo sofisticado, pero, sobre todo, requiere de mucho trabajo. Es una logistica enorme pero que si solucionara
un problema. Construir un mundo fraternal para acabar con un mundo hostil es un enunciado efectista, pero poco
practico. ¢Qué es construir un mundo fraternal? Aterricemos la idea mis queridos hermanos. Pongdmosle nombres
especificos a eso, planteemos los problemas de nuestras ciudades, de nuestros barrios, de nuestras logias, de nuestras
grandes logias y analicemos sus causas y seamos rigurosos y pongadmonos en la tarea.

Queridos hermanos, recordemos las guildas y los collegia y su objetivo principal, el apoyo entre iguales. Esta
demostrado a lo largo de la historia, que la cooperacién es mas efectiva que la competencia y nos hace llegar mas lejos.
Si no hubiera sido por esos hermanos visionarios del siglo V antes de nuestra era, que vieron en la cooperacion el arma
mas poderosa de destruccidn masiva de la soledad humana, no estariamos aqui desde el privilegio que nos cobija,
hablando de la condiciéon humana.

El que CIMAS nos convoque en buena hora a reflexionar sobre cdmo podemos construir un mundo fraternal, nos esta
invitando a que seamos mas dignos de esos hermanos revolucionarios de hace 26 siglos, y yo acepto humildemente
esta invitacion a trabajar por un mundo mas feliz, como nos invitan los documentos fundacionales del Rito Escoces
Antiguo y Aceptado, porque solo fortaleciendo la fraternidad interna de la Orden, podremos lanzarnos a la aventura
de construir una humanidad fraternal.

Muchas gracias por escucharme queridos hermanos.

Es mi palabra.

Margarita ROJAS BLANCO
Ponencia presentada en el XIl Coloquio de la Confederacion Interamericana de Masoneria Simbdlica (CIMAS) en el Or.-.
de Montevideo, Uruguay, el dia 21 de septiembre del afio en curso, sobre la "Construccion de un Mundo mds Fraternal”

BUILDING A FRATERNAL WORLD? CAN WE?
by Margarita ROJAS BLANCO

The most important guilds in medieval and Renaissance Europe were those of merchants and
craftsmen. They regulated the trade of textiles, spices, precious metals, and included among
their ranks primarily carpenters, blacksmiths, shoemakers, and masons, among many other
"l trades, which were essentially specialized in the production and construction of goods.

They were fundamental to the economic and social development of medieval Europe, leaving behind a legacy that
influenced the evolution of professional associations and chambers of commerce in our countries. Guilds emerged in
Europe around the 11th century when medieval cities began to grow and developed as centers of trade.

74



The guilds regulated and protected trades and played a key role in the economy and social life of medieval cities, acting
as a combination of a union, cooperative, and professional college. Their functions and purposes included regulating
trade and production, protecting and training their members, controlling competition, exerting social influence,
creating a mutual support network among members, and, finally, organizing festivities.

What is the precursor to the guilds? Answer: the collegia. These were associations in ancient Rome that can be
considered as predecessors of the medieval guilds. These associations had different functions and could be formed by
people who shared a trade, a religion, or a common purpose.

The main collegia were:
e Collegia Opificum: associations of craftsmen and traders.
e Collegia Religiosa: dedicated to the worship of a specific deity or the organization of religious rituals.
e Collegia Funeratica: responsible for providing funeral services and ensuring their members had a proper burial.
e Collegia Militaris: groups formed by soldiers or veterans with the purpose of mutual support and camaraderie.

The collegia existed from the Roman Republic (around the 5th century BCE) until the end of the Roman Empire in the
5th century CE, playing an important role in ancient Roman life. They provided an organizational model that influenced
the corporate and guild structures of later times.

The most prominent collegium was the Collegium Naviculariorum, composed of shipowners engaged in maritime
trade. The Collegium Naviculariorum was essential to Roman trade and economy and played a strategic role in
supporting military campaigns.

Over time, the Roman state began to regulate the activities of the navicularii more strictly, especially as the transport
of food and other essential goods became increasingly critical to the stability of the empire.

Their influence was so great that the Roman state supervised and, in some cases, regulated their activities when they
were considered potentially subversive or contrary to the established order. During the Empire, some emperors
restricted and dissolved the collegia that were deemed politically dangerous, and this is the point of my writing, dear
brothers.

As we can see, since approximately the 5th century BCE, humans have been persecuted for thinking differently, for
raising their heads and looking beyond, for organizing into support groups and reflecting on the world around them.
But this, in the end, is not the problem, because it is part of the human condition, and against that, it is very difficult
to make any changes.

What is truly problematic is that in the 21st century, 26 centuries after the birth of the Navicularii, we continue this
custom of persecuting others because they think differently or because they do what we are not capable of doing
ourselves. We have learned nothing. Being petty is a common trait among people, and in the guild of Freemasons,
there are indeed petty individuals. For this reason, when | saw that the title of this meeting was «Building a Fraternal
World,» | must confess, it made me smile, as it reminded me of the themes of my daughter’s school events; she is in
her first year of secondary school. | don’t know if it is an overly naive and innocent title or if it is part of that peripheral
vision that humans have, where we know what is happening around us but pay little attention to it because what
matters is what is directly in front of us, even if what is on the sides might, at a given moment, be something vital.

We have spent 26 centuries persecuting others for thinking differently and for organizing themselves, and many dear
brothers, | fear, will pass to the eternal East without ever receiving an apology, a tribute, or restitution for the harm
caused by other Freemasons, but above all, by those who make sectarianism or bullying a way of relating, born of a
deeply misunderstood and patently exclusive fraternity. | dare say such behavior is pathological, without even
mentioning the manipulative gavel, used to consolidate power that exists only in vanity without nobility or greatness.
It is lamentable that an organization like Freemasonry so loudly proclaims liberty, equality, and fraternity, yet in many
cases, practices hateful exclusion and despicable attacks, turning its brothers into pariahs of the Order. Pamphlets,

75



anonymous emails, rumors, and hallway gossip sometimes have more credibility for some brothers than the actual
actions of others, and these methods are used as communication tools to defame the good name of a brother, to attack
or nullify him, to achieve what could not be done with wisdom, talent, or effort.

If we want to «walk towards a fraternal world,» we must first examine ourselves, those around us, and those we
associate with. | am certain that some of the dear brothers present in this hall have been attacked by those who call
themselves brothers or friends, and perhaps even, their executioners are sitting here, in this very auditorium. But due
to personal interests and hidden agendas, they continue to give the triple hypocritical embrace, because the fraternal
dagger has become a common sight.

If we truly wish to build a fraternal world, we need to be more technical and less political, and for this, wemust honestly
and critically review our surroundings. When we say «building a fraternal world,» we implicitly acknowledge that we
are not currently in a fraternal world. In this sense, we are stating that we are in a hostile world, and thus, we face a
problem—and it is a problem of public order, not a private one.

Nations direct public resources towards solving their problems, and in order to resolve them, they use working
methodologies aimed at dissecting those problems until they identify their root causes. Once these causes are found,
they seek funding to carry out the necessary activities to eradicate the causes that created the problems.

In this process of reviewing problems, what makes the most noise are the effects of the problem, and here lies the
slowness of solutions: effects are media-driven, sensational, and this is why the public manager cannot be distracted.
Poverty, for example, is not a cause; it is an effect, a very media-driven and noisy one, but it is the consequence of
something else, it is the effect of a deficiency. But beware, a problem is not the absence of a solution.

In my professional career, | have done this work hundreds of times with the poorest communities in my country, seeking
to manage international cooperation projects and secure resources that the government can direct to these
communities. The way to understand the problematic situation in order to build the best possible high-impact project
is to dissect the present situations to find the causes. | then examine those causes, and that is where | direct
international cooperation to eliminate them and prevent the poverty effect from occurring. A powerful tool for these
types of exercises is the Vester Matrix. Imagine, dear brothers, a Vester Matrix alongside a square, a compass, and a
level.

As you can see, dear brothers, solving a problem requires a thorough analysis. Saying "we must eradicate poverty" is a
sensationalist speech but leads nowhere specific. Whereas saying «we must build more schools so that people can be
educated and find work» may sound long, is not a sophisticated title, but more importantly, it requires a lot of work. It
is a massive logistical effort, but one that will solve a problem. Building a fraternal world to end a hostile world is an
effective phrase but impractical. What does "Building a fraternal world" mean? Let us ground the idea, dear brothers.
Let us give it specific names, let us address the problems in our cities, in our neighborhoods, in our lodges, in our Grand
Lodges, analyze their causes, be rigorous, and commit to the task.

Dear brothers, let us remember the guilds and the collegia and their primary purpose: mutual support among equals.
History has shown that cooperation is more effective than competition and takes us further.

If not for those visionary brothers from the 5th century BCE who saw cooperation as the most powerful weapon of
mass destruction against human loneliness, we would not be here, from our privileged position, discussing the human
condition.

That CIMAS has summoned us at the right time to reflect on how we can build a fraternal world is an invitation for us
to be more worthy of those revolutionary brothers from 26 centuries ago. And | humbly accept this invitation to work
for a happier world, as the foundational documents of the Ancient and Accepted Scottish Rite invite us to do, for only
by strengthening the internal fraternity of the Order can we embark on the adventure of building a fraternal humanity.

76



Thank you, dear brothers, for listening to me.

This is my word.

Margarita Rojas Blanco
M.-. M.-.

Presentation given at the Xl Colloquium of the Inter-American Confederation of Symbolic Freemasonry (CIMAS) in
Montevideo, Uruguay, on September 21 of this year, on the theme: "Building a More Fraternal World

CONSTRUIRE UN MONDE FRATERNEL ?

LE POUVONS-NOUS ?
par Margarita ROJAS BLANCO

Les guildes les plus importantes de I'Europe médiévale et de la
Renaissance étaient celles des marchands et des artisans. Elles régulaient
le commerce de tissus, d’épices, de métaux précieux, et incluaient dans
leurs rangs principalement des charpentiers, des forgerons, des
cordonniers et des macons, parmi de nombreux autres métiers, qui se
spécialisaient essentiellement dans la production et la construction de
biens.

Elles ont été fondamentales pour le développement économique et social
de I'Europe médiévale, laissant un héritage qui a influencé I'évolution des
associations professionnelles et des chambres de commerce que nous
avons dans nos pays. Elles sont apparues en Europe autour du Xle siécle,
lorsque les villes médiévales ont commencé a croitre et a se développer
en tant que centres de commerce.

Les guildes régulaient et protégeaient les métiers et jouaient un réle clé dans I'économie et la vie sociale des villes
médiévales, agissant comme une combinaison de syndicat, de coopérative et de collége professionnel. Elles avaient
pour fonctions et objectifs de réguler le commerce et la production, de protéger leurs membres et de les former, de
controler la concurrence, d’exercer une influence sociale, de créer un réseau de soutien mutuel entre leurs membres

et, enfin, d’organiser des festivités.

Quel est le passé des guildes ? Réponse : les collegia. Ce furent des associations dans la Rome antique qui peuvent étre
considérées comme les prédécesseurs des guildes médiévales. Ces associations avaient différentes fonctions et
pouvaient étre composées de personnes partageant un métier, une religion ou un objectif commun.

Les principaux collegia étaient :

e Collegia Opificum : associations d’artisans et de commergants.
e Collegia Religiosa : dédiées au culte d’une divinité spécifique ou a I'organisation de rituels religieux.
e Collegia Funeratica : chargées de fournir des services funéraires et de s’assurer que leurs membres aient une

sépulture appropriée.

e Collegia Militaris : groupes formés de soldats ou de vétérans ayant pour but entraide et camaraderie.

77



Les collegia ont existé depuis la République romaine (vers le Ve siécle avant notre ere) jusqu'a la fin de I'Empire romain,
au Ve siecle apres notre ére, et ont joué un réle important dans la vie de la Rome antique, fournissant un modéle
organisationnel qui a influencé les structures corporatives et les guildes des époques ultérieures.

Le principal collegium était celui des Navicularii, qui étaient les armateurs ou propriétaires de navires, engagés dans le
transport maritime de marchandises. Le Collegium Naviculariorum était fondamental pour le commerce et I'économie
romaine, jouant un réle stratégique dans le soutien des campagnes militaires.

Avec le temps, I'Etat romain commenca a réglementer plus strictement les activités des navicularii, en particulier a
mesure que le transport des denrées alimentaires et d'autres biens essentiels devenait de plus en plus critique pour la
stabilité de I'empire. Leur influence était telle que I'Etat romain supervisait et, dans certains cas, régulait leurs activités
lorsque celles-ci étaient considérées comme potentiellement subversives ou contraires a I'ordre établi. Durant I'Empire,
certains empereurs ont restreint et dissous les collegia considérés comme politiquement dangereux, et c’est la le point
de mon écrit, mes chers freres. Comme nous pouvons le constater, depuis environ le Ve siécle avant notre ére, les étres
humains se poursuivent pour penser différemment, pour lever la téte et voir au-dela, pour s'unir en groupes de soutien
et réfléchir a ce qui les entoure. Mais cela, en fin de compte, n'est pas le probleme, car cela fait partie de la condition
humaine, et face a celle-ci, il est tres difficile de faire des modifications.

Ce qui est véritablement problématique, c’est qu’au XXle siécle, c’est-a-dire 26 siecles apres la naissance des Navicularii,
nous continuons avec cette habitude de persécuter l'autre, parce qu’il pense difféeremment ou parce gu’il fait ce dont
je suis incapable. Nous n’avons rien appris. Etre mesquin est une habitude que les gens savent bien entretenir, et dans
la guilde des macons, il y a effectivement des mesquins. C’est pour cela que lorsque j’ai vu que le titre de cette rencontre
était “construire un monde fraternel”, je vous avoue que cela m‘a fait sourire, car cela ressemble aux intitulés des
journées scolaires de ma fille, qui est en premiére année de collége. Je ne sais pas si c’est un titre trés innocent et
candide ou s’il fait précisément partie de cette vision périphérique que nous, les humains, avons, ou nous savons ce
qui se passe autour de nous, mais a quoi nous prétons peu d’attention, car ce qui importe, c’est ce que nous avons en
face de nous, méme si ce qui se trouve sur les cotés peut étre a un moment donné quelque chose de vital.

Nous passons 26 siécles a persécuter 'autre pour penser différemment et pour s'organiser, et beaucoup de chers
fréres, je crains, passeront a I'orient éternel sans avoir jamais recu d'excuses, d'hommage ou de réparation pour le mal
que d'autres macons leur ont fait, mais surtout, de ceux qui font du sectarisme ou de l'intimidation une forme de
relation, une fraternité tres mal comprise, manifestement exclusive, et je me permets de dire, avec des attitudes
malsaines et pathologiques, sans mentionner le coup de maillet malicieux pour consolider un pouvoir qui n'existe que
dans une vanité sans élévation ni grandeur. |l est déplorable qu’une organisation telle que la magonnerie se targue de
proner la liberté, I'égalité et la fraternité, alors que, dans de nombreux cas, elle pratique I'exclusion odieuse de ses
fréres et I'attaque sournoise, jusqu’a les transformer en parias de I'Ordre.

Les pamphlets, les courriers anonymes, les ragots, les commentaires dans les couloirs ont parfois plus de crédibilité
pour certains fréres que les actions mémes des autres et sont utilisés comme moyen de communication pour diffamer
I'nonneur d’un frére, pour l'attaquer ou I'annuler, pour obtenir ce qu’ils n‘ont pas pu avec sagesse, talent et effort.

Si nous voulons avancer “vers un monde fraternel”, nous devons nous examiner nous-mémes, examiner ceux qui nous
entourent, ceux avec qui nous nous regroupons. Je suis certaine que certains des chers fréres présents dans cette salle
ont été attaqués par ceux qui se disent leurs freres ou amis et que, peut-étre méme, leurs bourreaux se trouvent
également ici, dans ce méme auditorium, mais, par des intéréts particuliers et des agendas cachés, ils continuent de
donner I’hypocrite triple accolade, car le coup fraternel est déja devenu une scéne commune. Si nous voulons vraiment
construire un monde fraternel, nous devons étre plus techniques et moins politiques, et pour cela, nous devons
examiner de maniere honnéte et critique notre environnement. Lorsque nous disons “construire un monde fraternel”,
il estimplicitement compris que nous ne sommes pas dans un monde fraternel. Dans ce sens, nous déclarons que nous
sommes dans un monde hostile ; nous sommes donc confrontés a un probleme, un probléme d’ordre public, non privé.

78



Les nations dirigent les ressources publiques vers la résolution de leurs problemes, et pour les résoudre, elles adoptent
des méthodologies de travail visant a disséquer ces problémes jusqu'a en trouver les causes déclenchantes, qui doivent
étre financées pour exécuter les activités nécessaires afin d'éliminer les causes de ces problemes.

Dans cette révision des problémes, ce qui fait le plus de bruit, ce sont les effets du probleme, et c’est la que réside la
lenteur des solutions : les effets sont médiatiques, scandaleux, et c’est pour cela que le gestionnaire public ne peut pas
se distraire. La pauvreté, par exemple, n'est pas une cause ; c'est un effet, trés médiatique et bruyant, mais c'est la
conséquence d'autre chose, c’est l'effet d'une défaillance. Mais attention, un probléeme n’est pas I'absence d'une
solution.

Dans I'exercice de ma carriére professionnelle, j'ai réalisé ce travail des centaines de fois avec les communautés les plus
pauvres de mon pays, cherchant a gérer des projets de coopération internationale et a obtenir des ressources que le
gouvernement dirigera vers ces communautés. La maniére de comprendre la situation problématique pour pouvoir
construire le meilleur projet possible, a fort impact, est de disséquer les situations présentes pour trouver les causes.
Je procede alors a I'examen de cette cause, et c’est |a que je dirige la coopération internationale pour son élimination
et pour éviter que l'effet pauvreté ne se produise. Un outil puissant pour ce type d’exercice est la Matrice de Vester.
Imaginez, mes chers fréres, une Matrice de Vester accompagnée d’une équerre, d’un compas, d’un niveau.

Comme vous le voyez, mes chers freres, résoudre un probléeme exige une analyse minutieuse. Dire “nous devons
éradiquer la pauvreté” est un discours sensationnaliste, mais qui ne conduit a rien de précis. Tandis que dire “nous
devons construire plus d’écoles pour que les gens puissent se former et trouver un travail” peut sembler long, ce n’est
pas un titre sophistiqué, mais surtout, cela exige beaucoup de travail. C’est une logistique énorme, mais qui résoudra
un probleéme. Construire un monde fraternel pour mettre fin a un monde hostile est une déclaration frappante, mais
peu pratique. Qu’est-ce que construire un monde fraternel ? Atterrissons I'idée, mes chers fréres. Donnons des noms
spécifiques a cela, exposons les problemes de nos villes, de nos quartiers, de nos loges, de nos grandes loges, analysons
leurs causes, soyons rigoureux et mettons-nous a la tache.

Chers freres, rappelons-nous les guildes et les collegia et leur objectif principal : le soutien entre égaux. |l est démontré
tout au long de I'histoire que la coopération est plus efficace que la concurrence et nous permet d‘aller plus loin. Si ce
n’était pour ces fréres visionnaires du Ve siécle avant notre ére, qui ont vu dans la coopération I'arme la plus puissante
de destruction massive de la solitude humaine, nous ne serions pas ici, bénéficiant du privilege qui nous protege, en
train de parler de la condition humaine.

Que le CIMAS nous invite a bon escient a réfléchir sur comment nous pouvons construire un monde fraternel est une
invitation a devenir plus dignes de ces freres révolutionnaires d'il y a 26 siecles. J'accepte humblement cette invitation
a travailler pour un monde plus heureux, comme nous y invitent les documents fondateurs du Rite Ecossais Ancien et
Accepté, car ce n‘estrenforcant la fraternité interne de I'Ordre que nous pourrons nous lancer dans l'aventure de
construire une humanité fraternelle.
Merci de m’avoir écoutée, chers fréres.
J'ai dit

Margarita ROJAS BLANCO

M.-. M.-.

Exposé présenté au Xlle Colloque de la Confédération Interaméricaine de Maconnerie Symbolique (CIMAS) a I'Or.-. de
Montevideo, Uruguay, le 21 septembre de cette année, sur le theme &quot;Construire un Monde Plus Fraternel&quot;

79



Se parler, une nécessité pour étre fraternel !

par Gilles Théron

Pourquoi cette question ?

Observation du climat actuel ( Assemblée Nationale, vie quotidienne, médias,expérience perso etc,, ), « il faut voir
comme on nous parle « (Souchon), Y a t-il une autre maniére de se parler, comment se parler différemment en se
respectant et s'écoutant ? Les ateliers mac n’échappent pas a la critique, il n’est pas rare malheureusement de voir des
FF et des SS répondre de maniere peu aimable a un travail présenté en loge ou alors de lui opposer un facheux
jugement.

On pourrait presque dire que mieux se parler commencerait par mieux se taire, en tout cas mieux se comprendre
commence certainement par mieux se parler.

Pas la prétention de fournir un kit de solutions, d’autres lI'on fait notamment Marshal ROSENBERG docteur en
psychologie appliquée qui est le créateur de la CNV . cette technique , cette éthique de communication de relation a
I'autre peut se synthétiser d’apres 4 composantes :

L'observation, qui nous aide a communiquer ce que nous voyons et entendons sans jugement, sans préjugés,

Encore faut il ne pas mélanger nos évaluations et nos jugements a la description des faits,Si nous la faisons notre
inrerlocuteur aura tendance a se camper dans l'autodéfense et a contre attaquer plutét que d’afficher une
compréhension bienveillante .

Exemple de confusion entre observation et jugement / « si tu ne manges pas bien tu auras des problémes de santé »
alors gu’il vaudrait mieux dire « si ta nourriture n’est pas équilibrée j’ai peur que ta santé en souffre".

Le recours aux sentiments qui permettent de nous connecter émotionnellement aux autres et a développer la
compréhension.

Pour ce faire il convient d’éviter les mots vagues et généraux tels que « je me sens bien «, « je me sens mal »
Se sentir bien peux signifier beaucoup de choses comme éte calme, joyeux, enthousiaiste,

Idem pour se sentir mal

Exemple d’'un sentiment clairement exprimé ; « je suis heureux que tu puisses venir »

Lexpression claire de nos besoins pour nous aider a identifier ce que nous valorisons et ce dont nous avons besoin
pour nous sentir satisfaits.

Et enfin la formulation des demandes qui nous aident a communiquer ce dont nous avons besoin de la part des autres
en I'exprimant de maniere claire et non menacante, y compris dans l'attitude corporelle , selon une communication
non verbale.

Sur le sujet de la compréhension il a été recensé 9 posssibilités de ne pas se comprendre et c’est vrai que :

"Entre ce que je pense, ce que je veux dire, ce que je crois dire, ce que je dis, ce que vous voulez entendre, ce que vous
entendez, ce que vous croyez en comprendre, ce que vous voulez comprendre, et ce que vous comprenez le chemin
qui mene a la compréhension est tortueux Dans ces conditions quelle attitude proposer pour avoir des chances de se
parler pour se faire entendre ?

Ici nous entendons bien vouloir parler pour ne pas blesser, ne pas abaisser mais nous élever dans une parole commune
. Dans une société ou tout doit aller vite il faut accepter de prendre son temps pour, sans affadir son discours, parler
avec nuance et ainsi ne pas risquer de braquer ou de heurter son intelocuteur.

80



La bienveillance, qui je le rappelle, est une des 5 valeurs fondamentales de notre association est un outil essentiel pour
communiquer de facon apaisée entre nous, elle nous entraine sur la pente douce de la non violence, Se parler et se
relier a I'autre en exprimant notre compassion et notre gratitude dans un espace de bienveillance et de non violence
est selon moi un bel execice de spiritualité qui doit nous porter au plus haut et au plus beau de notre relation a I'autre,

Gilles Théron

Hablar entre nosotros, juna necesidad si queremos ser fraternales!

por Gilles Théron

éPor qué esta cuestion?

La observacién del clima actual (Asamblea Nacional, vida cotidiana,
medios de comunicacidn, experiencias personales, etc.) nos invita a
reflexionar sobre la manera en que nos comunicamos. Como dice la
cancidn de Alain Souchon: "Il faut voir comme on nous parle" ("Hay que

ver cdmo nos hablan"). ¢ Existe una manera diferente de hablarnos entre
‘ nosotros, una forma que permita respetarnos y escucharnos

mutuamente?

Los talleres masdnicos no son una excepcioén a la critica. Desafortunadamente, no es raro ver a Hermanos (HH:) y
Hermanas (SS-.) responder de manera poco amable a un trabajo presentado en logia o emitir juicios despectivos sobre
él.

Podriamos decir, casi poéticamente, que hablarse mejor comienza por saber callar mejor y, en cualquier caso,
entenderse mejor comienza, sin duda, por comunicarse mejor.

No pretendemos ofrecer un "kit" de soluciones definitivas; otros ya lo han hecho antes, como el Dr. Marshall
Rosenberg, doctor en psicologia aplicada y creador de la Comunicacidn No Violenta (CNV). Esta técnica y ética de
comunicacién en la relacién con el otro puede resumirse en cuatro componentes esenciales:

1. La observacién
Nos ayuda a comunicar lo que vemos y escuchamos sin emitir juicios ni prejuicios.
Es fundamental no mezclar nuestras evaluaciones y juicios con la descripcion de los hechos. Si lo hacemos,
nuestro interlocutor tenderd a ponerse a la defensiva y contraatacar, en lugar de mostrar una comprensién
empatica.
Ejemplo de confusidn entre observacién vy juicio:
"Si no comes bien, tendras problemas de salud."
Seria mas adecuado decir:
"Si tu alimentacién no es equilibrada, temo que tu salud pueda verse afectada."
2. El recurso a los sentimientos
Nos permite conectar emocionalmente con los demas y desarrollar una comprension mutua.
Para ello, es necesario evitar expresiones vagas y generales como "Me siento bien" o "Me siento mal".
Sentirse bien puede significar muchas cosas, como estar calmado, alegre o entusiasta.
Lo mismo ocurre con sentirse mal.
Ejemplo de un sentimiento claramente expresado:
"Estoy feliz de que puedas venir."
3. La expresidn clara de nuestras necesidades
Nos ayuda a identificar aquello que valoramos y lo que necesitamos para sentirnos satisfechos.

81



4. La formulaciéon de peticiones
Nos ayuda a expresar lo que necesitamos de los demds de manera clara y no amenazante, inclu-yendo el
lenguaje corporal y la comunicacién no verbal.
Sobre la comprension

Se ha identificado hasta nueve posibilidades de malentendidos en la comunicacion:

"Entre lo que pienso, lo que quiero decir, lo que creo decir, lo que digo, lo que tu quieres escu-char, lo que escuchas,
lo que crees entender, lo que quieres entender y lo que realmente entiendes, el camino hacia la comprensién es
tortuoso."

¢Qué actitud adoptar para comunicarnos de manera que seamos comprendidos?

Aqui nos referimos a hablar con el propdsito de no herir, de no menospreciar, sino de elevarnos mediante una palabra
comun. En una sociedad donde todo debe ir rdpido, es importante aceptar tomarse el tiempo necesario para hablar
con matices, sin diluir el mensaje, evitando asi bloquear o herir al interlocutor.

La benevolencia, que recordemos es uno de los cinco valores fundamentales de nuestra asocia-cidn, es una
herramienta esencial para comunicarnos de manera serena entre nosotros. Nos impul-sa hacia la senda de la no
violencia.

Hablarse y vincularse con el otro, expresando compasién y gratitud en un espacio de respeto y benevolencia, es, a mi
parecer, un hermoso ejercicio de espiritualidad que nos eleva hacia lo mas alto y lo mds noble de nuestra relacién con
el préjimo.

Gilles Théron

Talking to each other: a necessity for fraternity!

By Gilles Théron

Why this question?

Observing the current climate (National Assembly, daily life, media,
personal experience, etc.), one might reflect on the way we speak
to one another. As Alain Souchon sings: “ll faut voir comme on nous
parle” (“You have to see how they talk to us”). Is there a different
way to com-municate with each other—one that allows for mutual
respect and listening?

m‘ - ‘ The Masonic workshops (lodges) are not exempt from criticism.
Unfortunately, it is not uncom-mon to see Brothers (BB..) and Sisters (SS..) respond unkindly to a piece of work
presented in the lodge or to oppose it with a harsh judgment.

One could almost say that speaking better begins with learning to remain silent better—and, in any case, understanding
each other better certainly begins with speaking to each other better.

This is not intended to be a “solution kit.” Others have already contributed to this, such as Dr. Marshall Rosenberg, an
expert in applied psychology and the creator of Nonviolent Communica-tion (NVC).

This technique, or rather this communication ethic, can be synthesized into four key components:

1. Observation

82



This helps us communicate what we see and hear without judgment or prejudice.
It is crucial not to mix evaluations and judgments with the description of facts. If we do, our inter-locutor will
likely become defensive and retaliate instead of displaying an empathetic understand-ing.
Example of a confusion between observation and judgment:
"If you don’t eat well, you’ll have health problems."
It would be more appropriate to say:
"If your diet isn’t balanced, I’'m afraid your health might suffer."
2. The use of emotions
This allows us to emotionally connect with others and foster mutual understanding.
To achieve this, we should avoid vague and general expressions like “I feel good” or “I feel bad.”
Feeling good can mean many things, such as being calm, joyful, or enthusiastic.
The same applies to feeling bad.
Example of a clearly expressed emotion:
"I'm happy that you’re able to come."
3. The clear expression of our needs
This helps us identify what we value and what we need in order to feel satisfied.
4. The formulation of requests
This helps us communicate what we need from others in a clear and non-threatening way, includ-ing non-
verbal cues such as body language.

On the topic of understanding
There are nine potential ways misunderstandings can arise:

"Between what | think, what | want to say, what | believe I'm saying, what | say, what you want to hear, what you hear,
what you believe you understand, what you want to understand, and what you actually understand, the path to
understanding is a convoluted one."

What attitude can we adopt to increase our chances of being heard and under-stood?

In this context, we seek to speak in a way that does not hurt or diminish others but elevates us through a shared
dialogue. In a society where everything must happen quickly, we need to accept taking our time to speak with nuance,
without diluting our message, to avoid alienating or offend-ing our interlocutor.

Kindness, which is one of the five fundamental values of our association, is an essential tool for peaceful
communication among us. It leads us down the gentle path of nonviolence.

Speaking and connecting with others by expressing our compassion and gratitude in an environ-ment of kindness and
nonviolence is, in my view, a beautiful exercise in spirituality that should elevate us to the highest and noblest
expression of our relationships with others.

Gilles Théron

83



Los derechos de la fraternidad

por Milton ARRIETA-LOPEZ

https://miltonarrietalopez.academia.edu/

Libertad, Igualdad, Fraternidad.

Estas tres palabras, emblema eterno de la Revolucion Francesa,
ACABAMOS DE INVENTAR LA DEMOCRACIA, han iluminado el rumbo de la humanidad desde 1789. No fueron
Y DEMOCRATICAMENTE HEMOS DECIDIDO QUE, meros esléganes revolucionarios, sino la sintesis de un ideal
DE MOMENTO, SEGUIREIS SIENDO ESCLAVOS . . .y "
humanista que transformaria el mundo juridico y politico. A lo
largo de mas de dos siglos, cada uno de esos valores —la libertad,

INVENCION DE LA DEMOCRACIA EN GRECIA

(,§\ S Z‘\ la igualdad y la fraternidad— fue permeando el desarrollo del
— 1, \\ﬁ\,\\\ L derecho internacional publicoy de los derechos humanos. De
[u y % hecho, la doctrina de las tres generaciones de derechos

4 L

1] humanos (planteada por el jurista Karel Vasak en 1979) vincula a
cada ideal revolucionario una “generacién” de derechos: los
derechos civiles y politicos encarnan la Libertad, los derechos econdmicos, sociales y culturales realizan la Igualdad, y
los emergentes derechos de solidaridad representan la Fraternidad. Sin embargo, mientras libertad e igualdad han
sido ampliamente positivizadas en tratados y constituciones, la fraternidad —entendida como solidaridad universal—
sigue siendo un ideal por desarrollar plenamente. En estas pdginas exploraremos cdmo los ideales revolucionarios de
1789 forjaron el corpus del derecho internacional de los derechos humanos, y por qué ha llegado la hora de consolidar
los derechos de la fraternidad con la misma fuerza y elegancia con que ya lo hicimos con los derechos de libertad e
igualdad.

INTERNACIONAL ¢

AMNISTIA § |

Libertad: De proclama revolucionaria a derecho positivo internacional

El ideal de Libertad, enarbolado en las barricadas parisinas, encontré eco duradero en la construccién del derecho
internacional publico. Las primeras declaraciones de derechos, como la Declaracion de los Derechos del Hombre y del
Ciudadano de 1789, pusieron la libertad individual en el centro del nuevo orden juridico. Siguiendo ese legado, tras la
Segunda Guerra Mundial la comunidad internacional reconocid a la libertad como pilar fundamental de la paz y la
justicia. La Declaracion Universal de Derechos Humanos de 1948 consagré numerosas libertades basicas
(pensamiento, conciencia, religién, expresion, movimiento, etc.), marcando la pauta para futuros instrumentos
juridicos. Aquella Declaracién —hija de la experiencia bélica y del anhelo de un orden mundial justo— dejd claro que sin
libertades garantizadas, la dignidad humana queda en entredicho. Cada persona, por el mero hecho de ser humana,
debia ser libre de la tirania y el miedo. El mensaje no podia ser mas claro ni mas carismatico: la libertad ya no seria un
privilegio concedido, sino un derecho inherente que los Estados se obligarian a respetar.

Esa aspiracidn se positivizd pocos aifos después en tratados internacionales de alcance global. El Pacto Internacional
de Derechos Civiles y Politicos (PIDCP), adoptado en 1966 y vigente desde 1976, tradujo el ideal de libertad en
obligaciones juridicas concretas para los Estados. En sus disposiciones late el espiritu revolucionario: alli se garantiza el
derecho a la vida, se prohiben la tortura y la esclavitud, se consagran las libertades de expresidn, de asociacion, de
culto religioso, asi como el derecho al debido proceso y a la participacién politica. Cada articulo del Pacto de 1966 es
un eco moderno de la consigna “Libertad”: asegura que ningun gobierno podra, sin violar el derecho internacional,
apagar la voz de sus ciudadanos, encarcelarlos arbitrariamente o impedirles elegir a sus gobernantes. La libertad, antes
proclamada en las plazas, quedd asi escrita en el marmol juridico de un tratado vinculante. Casi todos los Estados del
mundo han ratificado el PIDCP, lo que significa que la gran mayoria de la humanidad vive hoy —al menos en el plano
normativo— bajo la proteccién de estos derechos de libertad.

84



Ejemplos concretos abundan en la vida cotidiana de nuestros sistemas juridicos: gracias a estos derechos, una
periodista puede publicar opiniones criticas sin censura previa; una persona acusada de un delito tiene derecho a un
juicio justo e imparcial; una minoria religiosa puede profesar su fe abiertamente; un ciudadano comun puede
manifestarse pacificamente en las calles exigiendo cambios. Son derechos que salvaguardan el ambito de autonomia
individual frente al poder estatal, materializando la Libertad en la esfera publica. Su influencia ha sido tan profunda
gue en la mayoria las constituciones nacionales de los 193 Estados miembros de la ONU incorporan hoy un catalogo
de derechos civiles y politicos inspirados en aquel ideal. Desde la Primera Enmienda de la Constitucién de Estados
Unidos que consagra la libertad de expresién, hasta las constituciones de paises latinoamericanos, europeos, africanos
y asiaticos que garantizan el habeas corpus o la libertad religiosa, se aprecia un hilo conductor que viene de 1789. El
ideal revolucionario de ser libres e inmunes a la opresiéon se volvid ley escrita. La Libertad encontré asi su cauce en el
derecho positivo global, demostrando el poder normativo que puede tener un valor filoséfico cuando enciende el alma
de los pueblos.

Igualdad: Hacia la justicia social en el concierto de las naciones

Junto a la libertad, los revolucionarios franceses levantaron la bandera de la Igualdad. No se trataba solo de igualdad
ante la ley, sino de la igual dignidad de todos los seres humanos, sin distinciones de cuna o fortuna. Este ideal ha sido
igualmente fecundo en la evolucién del derecho internacional, especialmente en la configuracién de los derechos
humanos de segunda generacion. Si la libertad apuntaba a limitar los abusos del poder y a garantizar esferas de
autonomia, la igualdad exigia algo adicional: que todas las personas dispongan de ciertas condiciones materiales y
oportunidades basicas para llevar una vida digna. El siglo XX, marcado por enormes brechas sociales y econdmicas, vio
emerger la conviccion de que la justicia genuina requeria nivelar el terreno para todos. Asi nacid un elenco de derechos
econdmicos, sociales y culturales destinados a realizar la promesa de igualdad en sentido sustantivo. La Declaracién
Universal de 1948 ya esbozaba varios de estos derechos —como el derecho a la seguridad social, al trabajo, al descanso,
a la educacién- reconociendo que la libertad por si sola resulta incompleta si millones carecen de pan, techo o acceso
al saber. La igualdad, entendida como justicia social, debia complementarse con la libertad en la arquitectura de los
derechos humanos universales.

El gran paso para positivizar este ideal llegd con el Pacto Internacional de Derechos Econdmicos, Sociales y
Culturales (PIDESC), también adoptado en 1966. Este tratado, hermano del Pacto de Derechos Civiles y Politicos, obligd
a los Estados a promover y proteger derechos que apuntan a la equidad en las condiciones de vida. Alli se reconoce
el derecho al trabajo digno y con justa remuneracién, el derecho a fundar sindicatos y a la seguridad social; se garantiza
el derecho a la educacion en sus diversos niveles, el derecho a la salud y a un nivel de vida adecuado (que incluye
alimentacién, vestido y vivienda adecuados); se protege el derecho a participar en la vida cultural y a gozar del progreso
cientifico. Cada uno de estos derechos refleja la concrecidn juridica del valor Igualdad: ya no basta que la ley trate a
todos igual en lo formal, ahora la comunidad internacional aspira a que toda persona pueda desarrollar sus capacidades
en pie de igualdad real con los demas, sin quedar excluida por la pobreza o la falta de oportunidades. Aunque el PIDESC
establece que la realizacién plena de muchos de estos derechos puede alcanzarse progresivamente (en funcidn de los
recursos disponibles de cada pais), su sola existencia como obligaciones internacionales demuestra que el ideal de
igualdad se erigié en norma, moldeando politicas estatales en todas las regiones del planeta.

El impacto préctico de los derechos de igualdad ha sido notable en las legislaciones nacionales. Constituciones
modernas —especialmente tras la segunda posguerra y la ola descolonizadora— incorporaron amplios catalogos de
derechos sociales junto a los civiles. Por ejemplo, la Constitucién de la India (1950) consagra el derecho a la educacion
gratuita para los nifios; la mayoria de las constituciones latinoamericanas garantizan el derecho a la salud y a la
seguridad social; Sudafrica, al salir del apartheid, incluyd derechos a la vivienda adecuada, al agua y a la atencidn
médica. Incluso constituciones de Europa occidental, como la de Espafia (1978), reconocen derechos a la proteccion
de la salud, pensiones y vivienda digna. En América Latina, cartas magnas como la colombiana (1991) o la argentina
(reforma de 1994) elevaron a rango constitucional numerosos derechos sociales inspirados en la igualdad material. Asi,
de los 193 Estados miembros de la ONU, la inmensa mayoria reflejan en sus constituciones los derechos proclamados
en el PIDESC, sefial de que la igualdad social ha pasado de ser un noble anhelo a convertirse en mandato juridico. El

85



valor de Igualdad ha penetrado en el ADN de las naciones: hoy entendemos que la libertad del individuo se engrandece
cuando va acompafiiada de la igualdad de oportunidades y de condiciones de vida dignas para todos.

Fraternidad: El surgimiento de los derechos de solidaridad

Resta por examinar el tercer valor de aquel triptico revolucionario: la Fraternidad. A diferencia de sus compaifieras, la
fraternidad no cristalizé de inmediato en derechos exigibles durante el siglo XX. Este ideal —que evoca la hermandad
entre todos los seres humanos— quedé a menudo relegado al plano de la ética o la retdrica, eclipsado quizas por las
urgencias de la libertad y la igualdad. Sin embargo, la nocién de fraternidad siempre estuvo latente en la base del
proyecto universalista de los derechos humanos. Ya en 1948, el articulo 1 de la Declaracién Universal de Derechos
Humanos proclamé que “todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como estdn
de razdny conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los otros.” En esta poderosa frase —que conjuga
libertad, igualdad y fraternidad- se reconoce que, ademas de ser libres e iguales, los miembros de la familia humana
tienen el deber de tratarse mutuamente con espiritu fraterno. La fraternidad aqui se vislumbra como un principio
rector de la conducta humana, un ideal de solidaridad que trasciende fronteras, lenguas y culturas. Este
reconocimiento no era casual: reflejaba la intuicién de los redactores de la Declaracién Universal (figuras como René
Cassin, Eleanor Roosevelt o Henri Laugier, profundamente imbuidos de humanismo) de que la hermandad
universal debia complementar a la libertad y la igualdad para cimentar una paz duradera. No obstante, a pesar de tan
auspicioso comienzo, los derechos fundados explicitamente en la fraternidad tardaron décadas en articularse con
claridad en el derecho internacional.

Fue hacia fines del siglo XX cuando empezd a cobrar fuerza la idea de unos “derechos de solidaridad” —también
llamados derechos de la fraternidad— que constituyen la tercera generacion de los derechos humanos. Estos derechos
se caracterizan por su naturaleza colectiva o difusa, y por requerir de cooperacidn internacional para su realizacion
efectiva. Si los derechos de libertad protegian principalmente al individuo frente al Estado, y los de igualdad obligaban
al Estado a garantizar prestaciones a sus ciudadanos, los derechos de fraternidad implican deberes conjuntos de los
Estados y los pueblos entre si, en aras de bienes comunes de la humanidad. En palabras del constitucionalista aleman
Peter Haberle, el desarrollo futuro del Estado de Derecho constitucional tendra que medirse en cdmo actualiza el ideal
de fraternidad en sus estructuras juridicas. Dicho de otro modo, la madurez de nuestras sociedades se evidenciara en
la capacidad de trabajar mancomunadamente, mas alla del interés nacional inmediato, para asegurar condiciones de
vida dignas y pacificas a todos los pueblos. La solidaridad —concepto intimamente ligado a la fraternidad— supone
reconocer que ningun pais ni ningun ser humano es una isla aislada: todos enfrentamos problemas globales que solo
podran resolverse a través de la accidon colectiva y la empatia reciproca.

¢Cuales son, concretamente, esos derechos de la fraternidad? La doctrina juridica suele mencionar varios, pero tres
destacan por su desarrollo en la arena internacional: el derecho a la paz, el derecho al desarrollo (sostenible) y el
derecho a un medio ambiente sano. Todos ellos comparten la cualidad de que su titular es la humanidad en su
conjunto (o pueblos enteros), y de que para garantizarlos se requiere la fraternidad activa de la comunidad
internacional. Conviene examinarlos brevemente.

El derecho humano a la paz es quiza el mas fundamental de estos derechos de solidaridad. Sin paz, los derechos de
libertad e igualdad carecen de contexto para florecer. Inspirado en el anhelo perenne de la humanidad de “batir las
espadas en arados”, este derecho postula que todo ser humano —y todo pueblo— tiene el derecho a vivir en un orden
social e internacional en el que la paz prevalezca. La Carta de la ONU de 1945 ya habia sentado las bases al proclamar
gue su principal propdsito es “preservar a las generaciones venideras del flagelo de la guerra”. Décadas mas tarde, la
Asamblea General de la ONU afirmd en diversas declaraciones la aspiracion de la paz como derecho de los pueblos:
por ejemplo, la Declaracidn sobre el Derecho de los Pueblos a la Paz de 1984, y mas recientemente la Declaracion sobre
el Derecho a la Paz de 2016. Aunque estas resoluciones carecen de la fuerza juridica de un tratado, tienen un inmenso
valor moral y politico. En ellas se reconoce que los Estados tienen la obligacion de cooperar para eliminar la amenaza
de la guerra, reducir los conflictos armados y promover la seguridad colectiva. La paz ya no se concibe solo como una
situacidn (ausencia de guerra) sino como un derecho humano emergente que demanda acciones positivas: educacion
para la paz, desarme, mediacién en conflictos y una cultura de didlogo. Algunos paises han ido mas all3, incorporando
86



el concepto en sus constituciones; asi, la Constitucidon de Japdn (1946) renuncia a la guerra y la de Colombia (1991)
proclama que “la paz es un derecho y un deber de obligatorio cumplimiento”. Estas iniciativas reflejan un despertar
juridico del valor fraternidad: la paz se eleva como derecho porque nos concierne a todos asegurarla mutuamente,
como hermanos que desean convivir sin violencia.

Junto a la paz, el derecho al desarrollo encarna otro aspecto de la fraternidad en el plano internacional. Proclamado
formalmente en la Declaracion de las Naciones Unidas sobre el Derecho al Desarrollo de 1986, este derecho sostiene
gue todo pueblo y toda persona tienen derecho a participar en un desarrollo econémico, social, cultural y politico
donde puedan realizar plenamente todos sus derechos fundamentales. En esencia, es el derecho a no quedar al
margen del progreso, a superar la pobreza y la marginacién mediante la cooperacidn entre naciones. La idea de
fraternidad resplandece aqui en la exigencia de solidaridad econédmica y tecnolégica: los paises mas avanzados deben
colaborar con los mas rezagados, compartiendo recursos, conocimientos y buenas practicas, para que el bienestar se
expanda a nivel mundial. En los albores del siglo XXI, esta nociéon ha evolucionado hacia el concepto de desarrollo
sostenible, que integra no solo el crecimiento econémico y la inclusidn social, sino también la proteccion del medio
ambiente (pensando en las generaciones futuras). Los Objetivos de Desarrollo Sostenible (ODS) adoptados por la ONU
en 2015 son una manifestaciéon concreta de esta visién solidaria: son 17 metas globales —que abarcan desde la
erradicacion del hambre y la pobreza, hasta la educacién de calidad, la reducciéon de desigualdades y la accién
climdtica— cuyo cumplimiento requiere un esfuerzo conjunto de todas las naciones. En particular, el ODS 17 enfatiza
la “Alianza Mundial para el Desarrollo Sostenible”, subrayando que la fraternidad entre paises (cooperacion financiera,
comercial, tecnoldgica) es condicidn sine qua non para lograr los demas objetivos. Aunque todavia no existe un tratado
universal vinculante que garantice el derecho al desarrollo sostenible con mecanismos coercitivos, la practica
internacional avanza en ese sentido: iniciativas como el Fondo Verde para el Clima, la asistencia oficial al desarrollo y
las redes cientificas globales son expresiones incipientes de una solidaridad hecha norma. En definitiva, el derecho al
desarrollo nos invita a contemplar a la humanidad como una gran comunidad donde el progreso de uno redunda en el
bien de todos, y donde “nadie debe quedar atrds” (lema central de la Agenda 2030 de la ONU).

Por ultimo, el derecho a un medio ambiente sano ejemplifica de manera paradigmatica los derechos de fraternidad.
La proteccién del planeta —nuestra casa comun, como la llamé el papa Francisco— es un desafio que trasciende
fronteras nacionales y generaciones presentes. La degradacion ambiental, el cambio climatico, la pérdida de
biodiversidad y la contaminacién global ponen en riesgo el bienestar (incluso la supervivencia) de todos los pueblos.
De ahi surge la nocidn de que toda persona tiene derecho a vivir en un ambiente limpio, saludable y sostenible, y
correlativamente los Estados (y demas actores) tienen el deber de cooperar para salvaguardar ese entorno compartido.
Este derecho no fue expresamente reconocido en 1948, pero ha ido ganando terreno con el tiempo. Numerosos
instrumentos internacionales —desde la Declaracion de Estocolmo de 1972 sobre medio ambiente humano, hasta el
Acuerdo de Paris de 2015 sobre cambio climatico— afirman la importancia de preservar los ecosistemas y claman por
responsabilidad comun (aunque diferenciada) de las naciones. En 2022, la Asamblea General de la ONU dio un paso
histérico al aprobar una resolucién que reconoce el derecho humano a un medio ambiente limpio, sano y sostenible.
Si bien se trata de una declaracidén no vinculante, envia un fuerte mensaje: la comunidad mundial acepta que el cuidado
del medio ambiente es un derecho de todos y que su garantia exige la accién fraterna de todos. De hecho, mds de 100
constituciones nacionales ya incluyen explicitamente el derecho a un ambiente sano, reflejando un consenso creciente.
Por ejemplo, la Constitucidén de Sudafrica reconoce el derecho a un ambiente no perjudicial para la salud, la de Ecuador
(2008) otorga incluso derechos a la naturaleza, y muchas otras consagran deberes de proteccion ambiental. La
fraternidad, en este contexto, se manifiesta como solidaridad intergeneracional: nuestra generacidon tiene la
obligacién para con las venideras de legarles un planeta habitable. Asi, el derecho ambiental solidario ensancha el
circulo de consideracién moral y juridica, recorddandonos que somos hermanos también de quienes atin no han nacido y
gue solo actuando unidos podremos mantener el equilibrio de la Tierra.

Conclusion: Hacia la positivizacion plena de la Fraternidad

La travesia desde 1789 hasta nuestros dias nos enseina que los ideales mas sublimes pueden transformarse en realidad

juridica cuando la voluntad colectiva empuja en esa direccion. Libertad, Igualdad y Fraternidad nacieron como un grito

de esperanza revolucionaria, como un suefio de humanismo que parecia utépico en tiempos de monarquias absolutas
87



y jerarquias rigidas. Con el paso de las generaciones, aquellos suefios se han ido materializando en derechos: primero,
los derechos de libertad ganaron estatura constitucional e internacional; luego, los derechos de igualdad se abrieron
camino para construir Estados mas justos; ahora, aguarda su turno la fraternidad. Los llamados derechos de la
fraternidad o de solidaridad todavia no gozan del mismo grado de positivizacién —carecemos de tratados universales
plenamente obligatorios sobre la paz, el desarrollo o el medio ambiente que equiparen en fuerza a los Pactos de 1966—
, pero el horizonte apunta hacia alli. Los desafios globales de nuestro tiempo asi lo exigen: frente a amenazas como las
guerras persistentes, la crisis climatica, las pandemias o las desigualdades abismales, ningln pais puede salvarse solo.
La interdependencia de la humanidad es un hecho ineludible, y el derecho deberd adaptarse para consagrar
formalmente esa interdependencia solidaria como lo hizo con la libertad y la igualdad.

Encarar el siglo XXI con las armas del derecho implica elevar la Fraternidad al mismo rango que sus hermanas. Esto
supone abogar por nuevos instrumentos internacionales vinculantes —quizd una Convencidn sobre el Derecho a la Paz,
un Pacto por el Desarrollo Sostenible, un Tratado Global del Medio Ambiente— que den fuerza juridica a lo que hoy son
compromisos politicos. Supone también cultivar en la ciudadania mundial una conciencia fraterna, para que los Estados
actuen con la generosidad y responsabilidad que la hora demanda. Luchar por los derechos de la fraternidad no es
qguimera, es la continuacidn natural de la gesta iniciada en 1789. Asi como en el pasado se lograron abolir la esclavitud,
consagrar el sufragio universal, establecer la educacién publica o erradicar enfermedades mediante esfuerzos
mancomunados, hoy podemos aspirar a erradicar la pobreza extrema, a prevenir los conflictos antes de que estallen y
arevertir el dafio ambiental, si actuamos unidos. Es preciso, entonces, un llamado a la accidn: que juristas, gobernantes
y pueblos no cejen hasta ver reconocidos formalmente estos derechos de solidaridad en todos los foros posibles. Solo
cuando la Libertad, la Igualdad y la Fraternidad estén las tres grabadas con igual
nitidez en las leyes —y en los corazones— podremos decir que la promesa de la
Revolucién Francesa y de la Declaracidon Universal se ha cumplido plenamente. En
palabras del poeta Schiller inmortalizadas por Beethoven, “Todos los hombres serdn
hermanos”; hagamos que el derecho positivo honre por fin esa hermosa proclama,

garantizando un mundo donde la libertad individual conviva con la igualdad social
y con la fraternidad global. Es la hora de que los derechos de la fraternidad dejen de
ser la hermana olvidada y pasen a ser columna firme de un nuevo humanismo
juridico, mas solidario, mas pacifico y mas justo para toda la humanidad.

Milton ARRIETA-LOPEZ

Les droits de la Fraternité

par Milton ARRIETA-LOPEZ

https://miltonarrietalopez.academia.edu/

Liberté, Egalité, Fraternité.

Ces trois mots, éternel embleme de la Révolution frangaise, nimbés d’un éclat toujours vivant, ont guidé le destin de
I’'humanité depuis 1789. lls ne furent pas de simples devises brandies au coeur de la tourmente révolutionnaire, mais
bien la synthése puissante d’un idéal humaniste destiné a métamorphoser l'ordre juridique et politique des sociétés
modernes.

88



Depuis plus de deux siecles, chacun de ces
principes fondamentaux — la liberté, I'égalité et
la fraternité — a imprégné peu a peu la
formation du droit international public et
I’édification progressive des droits humains. En
1979, le juriste Karel Vasak proposait une
brillante articulation doctrinale : celle des trois
générations de droits de '"homme, chacune
étant le reflet fidéle d’'un de ces idéaux
révolutionnaires. Ainsi, les droits civils et
politiques incarnent la Liberté, les droits
économiques, sociaux et culturels réalisent
I'Egalité, et les droits de solidarité, en plein

essor, aspirent a concrétiser la Fraternité.

Cependant, si la liberté et I'égalité ont été diiment consacrées dans les textes constitutionnels et les instruments
internationaux, la fraternité — envisagée comme solidarité universelle — demeure, encore aujourd’hui, une promesse
inachevée. Il est donc urgent d’interroger la maniere dont les idéaux révolutionnaires de 1789 ont fagonné le droit
international des droits de ’lhomme, et surtout, de démontrer pourquoi I’heure est venue de faire des droits de la
fraternité un pilier juridique pleinement consolidé, avec la méme vigueur et la méme noblesse que les droits de liberté
et d’égalité.

Liberté : De la proclamation révolutionnaire au droit international positif

Lidéal de Liberté, porté avec ferveur dans les barricades de Paris, s’est vu conférer une résonance durable dans
I'architecture du droit international public. Dés les premiéres déclarations des droits — notamment la Déclaration des
droits de 'homme et du citoyen de 1789 — la liberté individuelle fut hissée au rang de principe cardinal du nouvel
ordre juridique.

Ce legs lumineux trouva un écho universel aprés la Seconde Guerre mondiale, lorsque la communauté internationale,
ébranlée par les atrocités du conflit, reconnut en la liberté I'un des fondements essentiels de la paix et de la justice. La
Déclaration universelle des droits de 'homme de 1948 grava dans le marbre du droit les principales libertés
fondamentales : liberté de pensée, de conscience, de religion, d’expression, de circulation, entre autres. Née de
I'expérience du cataclysme mondial et du désir ardent d’'un nouvel ordre équitable, cette Déclaration proclamait avec
force que sans libertés garanties, la dignité humaine reste une illusion.

Chaque étre humain, du seul fait de son humanité, devait étre libre de toute tyrannie et de toute peur. Le message,
empreint d’une puissance éthique et rhétorique éclatante, était clair : la liberté cesserait d’étre un privilege accordé
pour devenir un droit inhérent, que les Etats se devaient de respecter et de garantir.

Cette aspiration s’est traduite, quelques années plus tard, par I'adoption d’instruments juridiques contraignants a
portée universelle. Le Pacte international relatif aux droits civils et politiques (PIDCP), adopté en 1966 et entré en
vigueur en 1976, donna corps a I'idéal de liberté sous la forme d’obligations juridiques précises imposées aux Etats.
Dans ses articles résonne I'esprit révolutionnaire de 1789 : le droit a la vie y est affirmé, la torture et I’'esclavage y sont
prohibés, les libertés d’expression, d’association, de religion y sont consacrées, tout comme le droit au proces équitable
et a la participation politique.

Chaque disposition du PIDCP est I'écho contemporain de la clameur “Liberté !” : aucun gouvernement ne peut plus,
sans violer le droit international, faire taire la voix de ses citoyens, les emprisonner arbitrairement ou leur interdire de
chaisir leurs dirigeants. Ce qui fut jadis proclamé dans les rues est désormais inscrit dans le granit juridique d’un traité
a valeur normative. Presque tous les Etats du monde ont ratifié le PIDCP, ce qui signifie que la majorité de ’humanité
vit aujourd’hui — du moins en théorie — sous la protection des droits de liberté.

89



Les exemples concrets abondent dans la vie quotidienne de nos systemes juridiques : une journaliste peut publier des
opinions critiques sans étre censurée ; un accusé bénéficie du droit a un proces équitable ; une minorité religieuse
peut pratiquer librement sa foi ; un citoyen peut manifester pacifiquement pour revendiquer des changements. Ces
droits forment le bouclier de 'autonomie individuelle face au pouvoir étatique, matérialisant la

Liberté dans la sphére publique.

Leur influence est telle que la plupart des constitutions des 193 Etats membres de 'ONU comportent aujourd’hui une
charte de droits civils et politiques directement inspirée de cet idéal. De la Premiere Amendement de la Constitution
des Etats-Unis, garantissant la liberté d’expression, aux constitutions latino-américaines, européennes, africaines ou
asiatiques, affirmant I’habeas corpus ou la liberté religieuse, se dessine un fil d’orremontant a 1789. Lidéal
révolutionnaire d’étre libres et affranchis de I'oppression est devenu loi écrite.

La Liberté a ainsi trouvé sa voie dans le droit positif mondial, démontrant avec éclat la puissance normative d’un idéal
philosophique quand il embrase I'ame des peuples.

Egalité : Vers la justice sociale dans le concert des nations

Aux cotés de la liberté, les révolutionnaires de 1789 brandirent avec force le drapeau de I’Egalité. Il ne s’agissait pas
seulement d’égalité devant la loi, mais de la dignité égale et inaliénable de tous les étres humains, sans distinction
d’origine, de fortune ou de statut social. Cet idéal s’est avéré tout aussi fécond que la liberté dans I’évolution du droit
international, en particulier dans la structuration des droits humains dits de deuxiéme génération.

Si la liberté visait a contenir les excés du pouvoir et a garantir 'autonomie de I'individu, I'égalité exigeait davantage :
gue chacun dispose de conditions matérielles de base et d’opportunités réelles pour mener une vie digne. Le XXe
siecle, traversé par de profondes inégalités sociales et économiques, a vu émerger la conviction que la justice
véritable ne pouvait exister sans un minimum d’équité dans les moyens de subsistance. C’'est dans ce contexte qu’a
pris forme un ensemble de droits économiques, sociaux et culturels, destinés a rendre effective I'égalité substantielle.

La Déclaration universelle de 1948 esquissait déja plusieurs de ces droits : droit a la sécurité sociale, au travail, au
repos, a I'éducation... Elle reconnaissait que la liberté, prise isolément, demeure incompléte si des millions d’individus
manquent de pain, d’abri ou d’acces a la connaissance. L'égalité, comprise comme justice sociale, devait donc se joindre
a la liberté dans I'architecture des droits humains universels.

Le pas décisif vers la consécration juridique de cette égalité fut franchi avec I'adoption du Pacte international relatif
aux droits économiques, sociaux et culturels (PIDESC), également en 1966. Frére jumeau du PIDCP, ce traité engage
les Etats & promouvoir et protéger les droits qui favorisent I'équité dans les conditions de vie. On y retrouve le droit &
un travail décent et justement rémunéré, le droit de fonder des syndicats, la sécurité sociale, I'accés a I’éducation a
tous les niveaux, le droit a la santé, a un niveau de vie adéquat (comprenant nourriture, habillement, logement), et le
droit de participer a la vie culturelle et de jouir du progres scientifique.

Chacun de ces droits incarne juridiquement la valeur Egalité : il ne suffit plus que la loi traite tout le monde de maniére
égale en apparence, il faut désormais que chaque personne puisse développer ses capacités dans des conditions
réellement équitables, sans étre entravée par la pauvreté ou I'exclusion.

Certes, le PIDESC reconnait que la réalisation intégrale de certains droits pourra s'opérer de maniére progressive, en
fonction des ressources de chaque pays. Mais le simple fait que ces droits existent en tant qu’obligations
internationales est révélateur : I'idéal d’égalité est devenu norme contraignante, guidant les politiques publiques dans
toutes les régions du globe.

Les effets pratiques des droits a I'égalité sont palpables dans les constitutions modernes, surtout a partir de I'apres-
guerre et des mouvements de décolonisation. Nombre de constitutions ont intégré de vastes catalogues de droits
sociaux, aux cotés des droits civils. Par exemple, la Constitution de I'Inde (1950) garantit le droit a I'éducation gratuite

90



pour les enfants ; la plupart des constitutions latino-américaines proclament les droits a la santé et a la sécurité sociale
; PAfrique du Sud, sortant de I'apartheid, a inclus les droits au logement, a I'eau et aux soins médicaux.

Méme les constitutions d’Europe occidentale, comme celle de I’Espagne (1978), reconnaissent les droits a la santé,
aux pensions et a un logement digne. En Amérique latine, des textes comme la Constitution colombienne (1991) ou
celle de I’'Argentine (réforme de 1994) ont hissé au rang constitutionnel de nombreux droits sociaux inspirés par I'idéal
d’égalité matérielle.

Ainsi, parmi les 193 Etats membres de 'ONU, la vaste majorité reflete désormais dans ses textes fondamentaux les
droits proclamés dans le PIDESC. C’est le signe que I'égalité sociale, longtemps percue comme un noble espoir, est
devenue un mandat juridique. Lidéal d’Egalité a pénétré jusqu’au coeur du contrat social des nations: nous
comprenons aujourd’hui que la liberté individuelle se sublime lorsqu’elle est accompagnée d’une égalité réelle des
chances et des conditions de vie pour tous.

Fraternité : L'émergence des droits de solidarité

Reste a explorer le troisieme pilier de ce triptyque révolutionnaire : la Fraternité. Contrairement a ses deux sceurs, la
fraternité ne s’est pas immédiatement cristallisée en droits juridiguement opposables au cours du XXe siécle. Cet idéal
— qui évoque la fraternité entre tous les étres humains — a souvent été relégué au domaine de I'éthique ou de la
rhétorique, sans bénéficier du méme développement normatif que la liberté ou I'égalité. Pourtant, la notion de
fraternité n’a jamais été absente du projet universaliste des droits humains.

Dés 1948, l'article premier de la Déclaration universelle des droits de 'homme énonce que « tous les étres humains
naissent libres et égaux en dignité et en droits. lls sont doués de raison et de conscience et doivent agir les uns envers
les autres dans un esprit de fraternité ». Dans cette phrase dense et lumineuse — qui conjugue liberté, égalité et
fraternité — apparait la reconnaissance explicite d’'un devoir fraternel entre les membres de la famille humaine. La
fraternité y est concue non comme un simple sentiment, mais comme un principe directeur de la conduite humaine,
un idéal de solidarité qui transcende les frontieres, les langues, les croyances.

Ce n’était pas un hasard : les rédacteurs de la Déclaration — des figures telles que René Cassin, Eleanor Roosevelt ou
Henri Laugier, imprégnées d’humanisme — avaient I'intuition que 'universalité des droits ne pouvait se construire sans
la reconnaissance d’un lien fraternel entre les peuples. Néanmoins, malgré ce départ prometteur, les droits fondés
explicitement sur la fraternité ont mis plusieurs décennies a s’articuler clairement dans le droit international.

C’est vers la fin du XXe siecle que I'idée de droits de solidarité — aussi appelés droits de la fraternité — commence a
s'imposer comme la troisiéme génération des droits de I’homme. Ces droits se distinguent par leur nature collective
ou diffuse, et par le fait qu’ils nécessitent une coopération internationale pour étre pleinement réalisés. Si les droits
de liberté protégent principalement I'individu contre I'Etat, et que les droits d’égalité imposent a I'Etat de garantir
certaines prestations a ses citoyens, les droits de fraternité impliquent des devoirs conjoints entre les Etats et entre
les peuples, en vue de protéger les biens communs de ’humanité.

Selon le constitutionnaliste allemand Peter Haberle, le futur développement de I’Etat de droit constitutionnel devra se
mesurer a sa capacité a actualiser I'idéal de fraternité dans ses structures juridiques. Autrement dit, la maturité de
nos sociétés se manifestera dans leur aptitude a coopérer solidairement, au-dela des intéréts nationaux immédiats,
afin d’assurer des conditions de vie dignes et pacifiques pour tous les peuples. La solidarité — concept intimement lié
a la fraternité —repose sur la reconnaissance que nul pays, nul é&re humain, n’est une ile : nous faisons face a des défis
mondiaux qui n‘ont pas de solution individuelle, et qui réclament une action collective fondée sur 'empathie et la
responsabilité partagée.

Mais quels sont concrétement ces droits de la fraternité ? La doctrine juridique en identifie plusieurs, mais trois d’entre
eux se sont développés de maniere plus marquée dans les instances internationales : le droit a la paix, le droit au
développement (durable) et le droit a un environnement sain. Tous partagent deux caractéristiques fondamentales :
leur titulaire est ’lhumanité dans son ensemble (ou des peuples entiers), et leur mise en ceuvre exige une fraternité
active au sein de la communauté internationale.

91



Il convient a présent de les examiner brievement.

Les droits de la Fraternité (suite)
Le droit a la paix

Le droit humain a la paix constitue sans doute le plus fondamental des droits de solidarité. Sans paix, en effet, les
droits de liberté et d’égalité perdent tout terrain d’exercice. Inspiré du réve ancestral de ’humanité de « forger les
épées en socs de charrue », ce droit postule que chaque étre humain et chaque peuple a le droit de vivre dans un
ordre social et international ol la paix prévaut.

La Charte des Nations Unies de 1945 avait déja établi cette ambition comme objectif premier : « préserver les
générations futures du fléau de la guerre ». Des décennies plus tard, cette aspiration fut reprise par I’Assemblée
générale de ’ONU dans plusieurs déclarations majeures, telles que la Déclaration sur le droit des peuples a la paix
(1984), puis la Déclaration sur le droit a la paix (2016).

Bien que ces résolutions ne possedent pas la force juridique d’un traité, elles jouissent d’un poids moral et politique
considérable. Elles affirment que les Etats ont obligation de coopérer pour éliminer la menace de la guerre, réduire
les conflits armés et promouvoir la sécurité collective. La paix cesse d’étre envisagée comme une simple absence de
guerre ; elle devient un droit humain émergent, qui exige des engagements positifs : éducation a la paix,
désarmement, médiation, culture du dialogue.

Certains pays sont allés plus loin, en inscrivant la paix dans leur constitution : la Constitution japonaise (1946) renonce
a jamais a la guerre, tandis que celle de la Colombie (1991) proclame que « la paix est un droit et un devoir de stricte
observance ».

Ces initiatives refletent un réveil juridique du principe de fraternité : la paix est reconnue comme un droit, parce qu'il
nous appartient a tous de la garantir réciproquement, en freres aspirant a vivre sans violence.

Le droit au développement (durable)

A c6té de la paix, le droit au développement incarne un autre pan essentiel de la fraternité a I’échelle internationale.
Formulé pour la premiere fois dans la Déclaration des Nations Unies sur le droit au développement de 1986, ce droit
affirme que chaque peuple et chaque individu a le droit de participer a un développement économique, social,
culturel et politique dans lequel tous ses droits fondamentaux puissent s’épanouir.

Il s’agit, en essence, du droit de ne pas étre laissé pour compte, de surmonter la pauvreté et la marginalisation par la
coopération solidaire entre les nations. L'idéal de fraternité s’exprime ici dans I'exigence de solidarité économique et
technologique : les pays les plus avancés sont appelés a soutenir les plus vulnérables, en partageant ressources,
savoirs et bonnes pratiques, pour que le bien-étre progresse a I'échelle mondiale.

A l'aube du XXle siécle, ce droit a évolué vers le concept de développement durable, qui intégre trois dimensions
indissociables : la croissance économique, l'inclusion sociale et la protection de I'environnement, dans une
perspective intergénérationnelle. Les Objectifs de développement durable (ODD) adoptés par I'ONU en 2015 sont
I'incarnation concréte de cette vision solidaire : 17 objectifs mondiaux — allant de I’élimination de la faim et de la
pauvreté, a I'éducation de qualité, la réduction des inégalités et la lutte contre le changement climatique — qui
requierent un effort collectif global.

L'ODD 17, en particulier, met en avant la « partenariat mondial pour le développement durable », soulignant que la
fraternité entre les nations — a travers la coopération financiere, commerciale, technologique — est une condition sine
qua non pour atteindre les autres objectifs.

92



Bien qu’aucun traité universel contraignant ne garantisse encore ce droit au développement durable avec des
mécanismes de sanction, la pratique internationale s’oriente dans cette direction : initiatives comme le Fonds vert
pour le climat, 'aide publique au développement ou les réseaux scientifiques mondiaux sont les prémices d’une
solidarité qui s’érige en norme.

En somme, le droit au développement nous invite a concevoir I’humanité comme une communauté solidaire, ou le
progrés de I'un contribue au bien de tous, et ou « nul ne doit étre laissé pour compte », selon la formule centrale de
I’Agenda 2030 des Nations Unies.

Le droit a un environnement sain

Enfin, le droit a un environnement sain illustre de fagon paradigmatique les droits de fraternité. La protection de la
planéte — notre maison commune, selon les mots du pape Francois — constitue un défi qui dépasse les frontiéres et
les générations. La dégradation écologique, le changement climatique, la perte de biodiversité, la pollution généralisée
menacent le bien-étre, voire la survie, de tous les peuples.

C’est de cette menace globale qu’émerge I'idée selon laquelle chaque étre humain a le droit de vivre dans un
environnement propre, sain et durable, et que, corrélativement, les Etats et les autres acteurs ont le devoir de
coopérer pour préserver cet espace commun.

Ce droit, non explicitement formulé en 1948, a gagné en reconnaissance au fil du temps. De nombreux instruments
internationaux — de la Déclaration de Stockholm de 1972 a I’Accord de Paris de 2015 — insistent sur I'importance de
préserver les écosystemes et appellent a une responsabilité commune mais différenciée.

En 2022, 'Assemblée générale de 'ONU a franchi une étape historique en reconnaissant le droit humain a un
environnement propre, sain et durable. Bien qu’il s’agisse d’une déclaration non contraignante, le message est fort :
la communauté mondiale reconnait désormais que la protection de I’environnement est un droit de tous et que sa
garantie exige une action fraternelle universelle.

Plus de cent constitutions nationales incluent déja ce droit explicitement. Par exemple, la Constitution sud-
africaine reconnait le droit & un environnement non préjudiciable a la santé, celle de I'Equateur (2008) accorde méme
des droits a la nature elle-méme, et d’autres consacrent des devoirs explicites de protection écologique.

Dans ce contexte, la fraternité se traduit aussi comme solidarité intergénérationnelle : notre génération a le devoir
moral et juridique de léguer aux générations futures une planéte habitable. Le droit environnemental solidaire élargit
le cercle de notre responsabilité morale et juridique, nous rappelant que nous sommes fréres non seulement des
vivants, mais aussi de ceux qui ne sont pas encore nés — et que seule une action collective permettra de préserver
I’équilibre fragile de la Terre.

Conclusion : Vers la pleine positivisation de la Fraternité

Le parcours qui va de 1789 a nos jours nous enseigne une lecon essentielle : les idéaux les plus sublimes peuvent
devenir réalité juridique lorsque la volonté collective s’unit pour les porter. Liberté, Egalité, Fraternité : ces trois mots,
nés d’un cri d’'espérance au cceur de la Révolution frangaise, semblaient a I'époque un réve utopique, un souffle
d’humanisme dans un monde dominé par des monarchies absolues et des hiérarchies rigides. Et pourtant, au fil des
générations, ces réves ont peu a peu pris la forme de droits concrets.

Les droits de liberté ont été les premiers a acquérir une stature constitutionnelle et internationale, garantissant a
chacun la protection contre l'arbitraire. Puis, ce fut au tour des droits d’égalité d’émerger, dessinant les contours d’un
Etat plus juste et plus inclusif. Aujourd’hui, c’est a la Fraternité d’occuper la scéne. Les droits dits « de solidarité » ou «
de fraternité » ne bénéficient pas encore du méme degré de positivisation : nous manquons encore de traités
universels pleinement contraignants sur la paix, le développement ou I'environnement, équivalents, en force, aux
Pactes de 1966.

93



Mais le cap est tracé. Les défis mondiaux de notre temps nous y obligent : face aux guerres persistantes, a la crise
climatique, aux pandémies, aux inégalités vertigineuses, aucun pays ne peut s’en sortir seul. LUinterdépendance de
I’'humanité est désormais un fait indéniable — et le droit devra évoluer pour intégrer cette interdépendance solidaire,
comme il I'a fait pour la liberté et 'égalité.

Affronter le XXle siécle avec les armes du droit implique de hisser la Fraternité au méme rang normatif que ses sceurs.
Cela signifie plaider pour de nouveaux instruments internationaux contraignants — pourquoi pas une Convention sur
le droit a la paix, un Pacte pour le développement durable, un Traité mondial de 'environnement — qui donneraient
force juridique a ce qui n’est aujourd’hui que volonté politique.

Cela suppose aussi de cultiver dans la conscience mondiale un véritable esprit de fraternité, pour que les Etats
agissent avec la générosité et la responsabilité qu’exige cette époque de grands bouleversements. Lutter pour les
droits de la fraternité n’est pas une chimeére, c’est la continuation naturelle de I'ceuvre commencée en 1789.

De la méme maniere qu’on a jadis aboli I'esclavage, instauré le suffrage universel, établi I'école publique ou éradiqué
des maladies par des efforts conjoints, il est aujourd’hui possible d’éradiquer I'extréme pauvreté, de prévenir les
conflits avant qu’ils n’éclatent, et d’inverser les dommages écologiques, si nous savons agir dans I'unité.

Il faut donc lancer un appel a I’'action : que les juristes, les gouvernements et les peuples ne s’arrétent pas avant d’avoir
vu ces droits de solidarité consacrés formellement dans tous les forums possibles. Ce n’est qu’a cette condition,
lorsque Liberté, Egalité et Fraternité seront gravées avec la méme clarté dans les lois et dans les coeurs, que nous
pourrons dire que la promesse de la Révolution frangaise et de la Déclaration universelle des droits de ’lhomme est
pleinement tenue.

Comme I'écrivait le poete Schiller, dans les vers immortalisés par Beethoven :

« Tous les hommes deviendront freres ».

Faisons en sorte que le droit positif honore enfin cette magnifique promesse, en
garantissant un monde ou la liberté individuelle s’accorde avec I’égalité sociale et la
fraternité universelle.

Il est temps que les droits de la Fraternité cessent d’étre la sceur oubliée,pour devenir
la colonne maitresse d’un nouvel humanisme juridique,plus solidaire, plus pacifique,
plus juste pour toute I'humanité.

Milton ARRIETA-LOPEZ

The Rights of Fraternity

by Milton ARRIETA-LOPEZ

https://miltonarrietalopez.academia.edu/

Liberty, Equality, Fraternity.

These three words—eternal emblem of the French Revolution—have illuminated humanity’s path since 1789. They
were not mere revolutionary slogans, but the synthesis of a humanist ideal that would forever reshape the juridical
and political world. Over more than two centuries, each of these values—liberty, equality, and fraternity—has gradually
permeated the development of public international law and human rights.

94



AMERICAN REVOLUTION TIMELINE

TIMELINE

1756-63 1763 1773 17174-786 1781 1783
7 Years War Loedd Lord Noeth's  [Firat Eattle ol Warof
botween Grewrnville Tea Policy Phitadaiphis Yorkioan Amasican
Britishars vs Policy to ardl Boston Congressin British Independence
Franch ang extraititones | Tea Party 1774 000 20d | Commander  |ended in 1783
Native from American Fhiadelphia In Chief Lorg with Paris Pact
Americans Colonists Cangressin Corvaallis

Incluging 1T76 declonres) o e dnrs

Stamgs Act Indepancence

....@

Indeed, the doctrine of the three generations of human rights (proposed by jurist Karel Vasak in 1979) links each
revolutionary ideal to a “generation” of rights: civil and political rights embody Liberty; economic, social, and cultural
rights fulfill Equality; and the emerging solidarity rights represent Fraternity.

Yet, while liberty and equality have been extensively codified in treaties and constitutions, fraternity—understood as
universal solidarity—remains an ideal awaiting full development. In the following pages, we will explore how the
revolutionary ideals of 1789 forged the corpus of international human rights law—and why the time has come to
consolidate the rights of fraternity with the same strength and elegance with which we enshrined the rights of liberty
and equality.

Liberty — From Revolutionary Proclamation to International Legal Norm

The ideal of Liberty, brandished on the barricades of Paris, found lasting resonance in the building of public
international law. The earliest declarations of rights, such as the 1789 Declaration of the Rights of Man and of the
Citizen, placed individual freedom at the center of the new legal order. Following that legacy, after World War I, the
international community recognized liberty as a foundational pillar of peace and justice.

The Universal Declaration of Human Rights of 1948 enshrined numerous fundamental freedoms—thought,
conscience, religion, expression, movement, among others—setting the standard for future legal instruments. That
Declaration, born from the trauma of war and the longing for a just world order, made it clear: without guaranteed
freedoms, human dignity remains in question. Every person, by the mere fact of being human, must be free from
tyranny and fear. The message could not be clearer nor more charismatic: freedom would no longer be a granted
privilege, but an inherent right that States are bound to uphold.

This aspiration was soon transformed into binding international law. The International Covenant on Civil and Political
Rights (ICCPR), adopted in 1966 and in force since 1976, translated the ideal of liberty into concrete legal obligations
for States. Within its provisions beats the revolutionary spirit: it guarantees the right to life, prohibits torture and
slavery, protects freedoms of expression, association, religious worship, and the right to due process and political
participation.

Every article of the 1966 Covenant is a modern echo of the rallying cry "Liberty": it ensures that no government can,
without violating international law, silence its citizens, imprison them arbitrarily, or prevent them from choosing their
leaders. Liberty, once shouted from the public squares, was thus inscribed in the juridical marble of a binding treaty.
Nearly all countries in the world have ratified the ICCPR, meaning that the vast majority of humanity now lives—at
least normatively—under the protection of these freedoms.

95



Concrete examples abound in everyday legal systems: thanks to these rights, a journalist can publish critical opinions
without prior censorship; a person accused of a crime has the right to a fair and impartial trial; a religious minority can
practice their faith openly; an ordinary citizen can march peacefully in the streets demanding change. These are rights
that safeguard individual autonomy from the power of the State, bringing Liberty to life in the public sphere.

Their influence has been so profound that most national constitutions of the 193 UN member states now incorporate
a catalog of civil and political rights inspired by that ideal. From the First Amendment to the U.S. Constitution, which
enshrines freedom of speech, to the constitutions of Latin American, European, African, and Asian countries
guaranteeing habeas corpus or freedom of religion, we observe a guiding thread reaching back to 1789. The
revolutionary ideal of being free and immune to oppression became written law. Liberty thus found its channel in
global positive law, demonstrating the normative power that a philosophical value can wield when it ignites the soul
of the people.

Equality — Toward Social Justice in the Community of Nations

Alongside liberty, the revolutionaries of 1789 hoisted the banner of Equality. It was not merely about equality before
the law, but about the equal dignity of all human beings, regardless of birth or fortune. This ideal has been equally
fruitful in the evolution of international law, especially in shaping the second generation of human rights.

If liberty sought to limit the abuse of power and guarantee spheres of personal autonomy, equality demanded
something further: that all individuals have access to certain basic conditions and opportunities necessary to lead a life
of dignity. The twentieth century—marked by vast social and economic disparities—saw the emergence of a conviction
that true justice requires a level playing field for all.

From this conviction emerged a body of economic, social, and cultural rights, intended to fulfill the promise of
substantive equality. The Universal Declaration of 1948 already outlined many of these rights—such as the right to
social security, work, rest, and education—recognizing that liberty alone is incomplete if millions lack bread, shelter, or
access to knowledge. Equality, understood as social justice, had to complement liberty within the framework of
universal human rights.

The major step in giving this ideal legal force came with the adoption of the International Covenant on Economic,
Social and Cultural Rights (ICESCR), also in 1966. This treaty, the sibling of the ICCPR, obligated States to promote and
protect rights that aim at equity in living conditions. These include the right to decent work and fair wages, the right
to form unions and access social security; the right to education at all levels, to health, and to an adequate standard of
living—including food, clothing, and housing—as well as the right to participate in cultural life and benefit from
scientific progress.

Each of these rights reflects the legal realization of the value of Equality: it is no longer sufficient for the law to treat
everyone equally in form; the international community now aspires to ensure that every individual can develop their
capacities on an equal footing with others—without being excluded by poverty or lack of opportunity.

Although the ICESCR recognizes that the full realization of many of these rights may be achieved progressively
(depending on each country’s available resources), their mere existence as binding international obligations shows that
the ideal of equality has been elevated into law, shaping state policy across the globe.

The practical impact of equality rights has been substantial in national legislation. Modern constitutions—especially
after World War Il and the wave of decolonization—have incorporated extensive catalogs of social rights alongside civil
ones. For example, India’s 1950 Constitution enshrines free education for children; most Latin American
constitutions guarantee the right to health care and social security; South Africa, emerging from apartheid, included
rights to adequate housing, water, and medical care.

Even Western European constitutions—such as Spain’s 1978 Constitution—recognize rights to health protection,
pensions, and decent housing. In Latin America, charters such as Colombia’s (1991) and Argentina’s (1994 reform)
raised numerous social rights inspired by material equality to constitutional status.

96



Thus, among the 193 UN member states, the vast majority now reflect in their constitutions the rights proclaimed in
the ICESCR—a clear sign that social equality has moved from noble aspiration to binding mandate. The value of
Equality has become embedded in the DNA of nations: today, we understand that individual liberty is amplified when
accompanied by equal opportunities and decent living conditions for all.

Fraternity — The Rise of Solidarity Rights

We now turn to the third value of that revolutionary triad: Fraternity. Unlike its companion ideals, fraternity did not
immediately crystallize into enforceable rights in the twentieth century. This ideal—which evokes the brotherhood of
all human beings—was often relegated to the realm of ethics or rhetoric, perhaps overshadowed by the more urgent
imperatives of liberty and equality.

Yet the notion of fraternity was always present at the heart of the universal human rights project. As early as 1948,
Article 1 of the Universal Declaration of Human Rights boldly proclaimed:

“All human beings are born free and equal in dignity and rights and, endowed with reason and conscience, should act
towards one another in a spirit of brotherhood.”

In this powerful statement—intertwining liberty, equality, and fraternity—we find a call not only to be free and equal,
but to treat one another with a fraternal spirit. Here, fraternity emerges as a guiding principle of human conduct, an
ideal of solidarity that transcends borders, languages, and cultures.

This was no coincidence: it reflected the deep conviction of the Declaration’s drafters—figures such as René Cassin,
Eleanor Roosevelt, and Henri Laugier, steeped in humanist thought—that universal brotherhood must complement
liberty and equality as a foundation for lasting peace.

Nevertheless, despite such a promising beginning, rights explicitly grounded in fraternity would take decades to
emerge clearly in international law.

Toward the end of the twentieth century, the idea of "solidarity rights" —also called the rights of fraternity—began to
take shape as the third generation of human rights. These rights are distinguished by their collective or diffuse nature,
and by the fact that their full realization requires international cooperation.

If liberty rights primarily protect individuals against the State, and equality rights compel the State to provide essential
services, fraternity rights imply shared duties between States and peoples, working together to uphold the common
goods of humanity.

As the German constitutional scholar Peter Haberle observed, the future development of the constitutional rule of law
will be measured by how it integrates the ideal of fraternity into its legal frameworks. In other words, the maturity of
our societies will be evident in our capacity to cooperate, beyond immediate national interests, to ensure dignified
and peaceful living conditions for all peoples.

Solidarity, a concept intimately tied to fraternity, recognizes that no country and no human being is an isolated island:
we face global problems that can only be resolved through collective action and mutual empathy.

But what, concretely, are these rights of fraternity?

Legal scholars often name several, but three have taken root in international law:
1. theright to peace,
2. the right to development (especially sustainable development), and
3. the right to a healthy environment.

Each of these rights shares two defining characteristics:

97



e their holder is humanity as a whole (or entire peoples), and
e their realization requires active fraternity among nations.

Let us briefly explore each of these.

The Right to Peace

The right to peace is arguably the most fundamental of all solidarity rights. Without peace, the rights of liberty and
equality have no fertile ground in which to grow. Inspired by humanity’s age-old longing to “beat swords into
ploughshares,” this right proclaims that every human being—and every people—has the right to live in a social and
international order where peace prevails.

The United Nations Charter of 1945 laid the foundation for this vision, declaring its primary goal to be “to save
succeeding generations from the scourge of war.” Decades later, this aspiration was reaffirmed by the UN General
Assembly in various statements, most notably the 1984 Declaration on the Right of Peoples to Peace, and more
recently, the 2016 Declaration on the Right to Peace.

Though these resolutions do not carry the binding force of a treaty, they wield enormous moral and political weight.
They acknowledge that States have a duty to cooperate to eliminate the threat of war, reduce armed conflicts, and
promote collective security.

Peace is no longer understood solely as a state of non-war, but as an emerging human right that requires positive
actions: peace education, disarmament, conflict mediation, and a culture of dialogue.

Some countries have gone even further by enshrining the concept in their constitutions. For example, Japan’s 1946
Constitution famously renounces war as a sovereign right, and Colombia’s 1991 Constitution declares that “peace is a
right and a duty of mandatory fulfillment.”

These initiatives reflect a legal awakening to the value of fraternity: peace is elevated to the status of a right precisely
because it is our shared responsibility to guarantee it for one another, as brothers and sisters who seek to live
together without violence.

The Right to Development

Alongside peace, the right to development represents another vital expression of fraternity on the international stage.
Formally proclaimed in the 1986 United Nations Declaration on the Right to Development, this right affirms that every
person and every people has the right to participate in economic, social, cultural, and political development in which
all fundamental human rights and freedoms can be fully realized.

In essence, this is the right not to be excluded from progress, the right to overcome poverty and marginalization
through cooperation among nations.

The idea of fraternity shines here as a call for economic and technological solidarity: the more developed countries
are morally and politically urged to support the less advantaged, sharing resources, knowledge, and best practices so
that well-being can expand globally.

In the early 21st century, this right evolved into the notion of sustainable development, which encompasses not only
economic growth and social inclusion but also environmental protection, with future generations in mind.

The Sustainable Development Goals (SDGs) adopted by the United Nations in 2015 are a concrete manifestation of
this fraternal vision. Seventeen global goals—ranging from the eradication of hunger and poverty, to quality education,
reduced inequalities, and climate action—require a shared global effort.

98



Particularly, SDG 17 emphasizes the need for a “Global Partnership for Sustainable Development,” highlighting that
fraternity among nations—through financial, commercial, and technological cooperation—is a sine qua non condition
for achieving the rest.

Although there is not yet a binding universal treaty that guarantees the right to sustainable development with
enforceable mechanisms, international practice is advancing in that direction. Initiatives such as the Green Climate
Fund, official development assistance, and global scientific networks are early expressions of solidarity turning into
norm.

Ultimately, the right to development urges us to see humanity as a great community, where the progress of one
contributes to the well-being of all, and where the commitment to “leave no one behind”—the central motto of the
UN’s 2030 Agenda—becomes a moral imperative for our time.

The Right to a Healthy Environment

The right to a healthy environment stands as a paradigmatic example of the rights of fraternity. The protection of the
planet—our common home, as Pope Francis aptly put it—is a challenge that transcends national borders and
generational lines.

Environmental degradation, climate change, biodiversity loss, and global pollution threaten not only well-being but the
very survival of all peoples. It is from this shared vulnerability that the idea emerges: every person has the right to
live in a clean, healthy, and sustainable environment. Correspondingly, States—and other actors—have the duty to
cooperate to safeguard this shared space.

This right was not expressly included in the 1948 Universal Declaration, but it has steadily gained recognition. A host
of international instruments—from the 1972 Stockholm Declaration on the Human Environment to the 2015 Paris
Agreement on climate change—emphasize the need to preserve ecosystems and invoke the common but
differentiated responsibilities of nations.

In 2022, the UN General Assembly took a historic step by adopting a resolution formally recognizing the human right
to a clean, healthy, and sustainable environment. Though non-binding, this declaration sends a resounding message:
the global community acknowledges that environmental care is a universal right, and that its protection demands
fraternal action on a planetary scale.

In fact, more than 100 national constitutions now explicitly recognize the right to a healthy environment. For instance,
South Africa’s Constitution protects the right to an environment not harmful to health or well-being; Ecuador’s 2008
Constitution even grants legal rights to nature itself. Many others impose clear duties of environmental stewardship.

In this context, fraternity manifests as intergenerational solidarity: our generation holds an obligation to future ones—
to pass on a habitable planet. Environmental solidarity law expands the circle of moral and legal consideration,
reminding us that we are also siblings to those yet unborn, and that only united action will preserve the balance of
the Earth.

Conclusion — Toward the Full Legal Recognition of Fraternity

The journey from 1789 to the present teaches us a vital lesson: the most sublime ideals can become legal realities
when collective will pushes in that direction.

Liberty, Equality, and Fraternity were born as a cry of revolutionary hope, as a dream of humanism that once seemed
utopian amidst absolute monarchies and rigid hierarchies. Yet, as generations have passed, those dreams have
gradually taken the shape of rights: first, the rights of liberty gained constitutional and international stature; then, the
rights of equality opened the way for building more just States; now, it is fraternity’s turn.

99



The so-called rights of fraternity, or solidarity rights, have yet to reach the same level of legal consolidation—we still
lack fully binding universal treaties on peace, development, or the environment comparable in force to the 1966
Covenants. But the horizon is unmistakably moving in that direction.

The global challenges of our time demand it: in the face of persistent wars, climate crisis, pandemics, and staggering
inequalities, no country can save itself alone. Humanity’s interdependence is no longer a theory—it is an inescapable
reality. And law must evolve to formally enshrine that interdependence, just as it did with liberty and equality.

Facing the 21st century with the instruments of law requires us to elevate Fraternity to the same normative rank as
its sister values. This means advocating for new binding international instruments—perhaps a Convention on the
Right to Peace, a Pact for Sustainable Development, or a Global Environmental Treaty—that would give legal
weight to what are now mostly political commitments.

It also means fostering a fraternal consciousness among the global citizenry, so that States act with the generosity
and responsibility this era demands.

Fighting for the rights of fraternity is not a fantasy; it is the natural continuation of the endeavor begun in 1789. Just
as we once abolished slavery, established universal suffrage, created public education, or eradicated diseases through
joint effort, we can now aspire to end extreme poverty, prevent conflicts before they erupt, and reverse
environmental degradation, if we act united.

Hence, a call to action is essential: let jurists, leaders, and peoples persist until these solidarity rights are formally
recognized in every possible forum. Only when Liberty, Equality, and Fraternity are equally engraved in law—and in
the human heart— will we be able to say that the promise of the French Revolution and the Universal Declaration has
been truly fulfilled.

In the words of poet Schiller, immortalized by Beethoven:
“All men shall become brothers.”

Let us ensure that positive law finally honors that beautiful proclamation, securing a world where individual freedom
coexists with social equality and global fraternity.

Now is the time for the rights of fraternity to cease being the forgotten sister,and instead

become a pillar of a new juridical humanism—more united, more peaceful, and more just
for all of humanity.

Milton ARRIETA-LOPEZ

100



La hermandad como valor psicologico: una via hacia la humanidad compartida

por David ARRIETA-LOPEZ

Introduccién: empatia, sufrimiento y transformacion interior

En una sociedad fragmentada y esquizoide, hablar de fraternidad parece un ideal lejano.
Sin embargo, la hermandad no puede surgir como un gesto superficial o meramente
discursivo; requiere una transformacién interior que comienza con la empatia. A menudo
confundida con simpatia o con “ser buena gente”, la empatia no es una forma de agradar
a los demas, sino una capacidad escasa y profunda que solo se alcanza atravesando el
sufrimiento. Sentir verdaderamente con el otro implica abrirse a su dolor, sin defenderse
ni esconderse tras mascaras.

La fraternidad auténtica es inseparable de esta empatia lucida y dolorosa. Por eso, no puede darse en una
humanidad encerrada en el modo de supervivencia, donde imperan la insensibilizacién, la indiferencia o el
narcisismo. La fraternidad, como valor psicoldgico, exige primero reconectar con lo humano dentro de uno
mismo.

2. El modo de supervivencia y la deshumanizacién del otro

El modo de supervivencia no solo afecta a las victimas, sino también a los victimarios. Esto se evidencia en la
obra El hombre en busca de sentido, de Viktor Frankl. Alli se muestra cémo incluso los guardias de los campos
de concentracidn eran, en cierta medida, prisioneros de un sistema deshumanizante. Para poder maltratar a
otros seres humanos, primero debian despojarlos de su humanidad. Asi, el victimario se protege
psicoldgicamente proyectando en el otro lo que no puede aceptar de si mismo.

Este fendmeno se expresa también en el complejo de superioridad, que a menudo esconde una profunda
sensacion de inferioridad. Humillar y destruir al otro se convierte en un mecanismo de defensa para no
enfrentar la propia vulnerabilidad. Como propuso Alfred Adler (1927), muchas veces la necesidad de humillar
y dominar al otro surge como un mecanismo de defensa ante una profunda sensacion de inferioridad. La
crueldad puede entenderse como una forma distorsionada de adaptacién psiquica cuando los valores
humanos han sido anulados.

3. Psicologia del rol: el experimento de Zimbardo

El experimento de la prisién de Stanford, dirigido por Philip Zimbardo, refuerza esta idea. Tanto los “guardias”
como los “prisioneros” —todos voluntarios— adoptaron conductas extremas bajo la presién del entorno y
del rol asignado. En pocos dias, surgieron actos de humillacidn, sometimiento y pérdida de identidad. Esta
distorsion del comportamiento humano —que también se evidencid en los campos de concentracién en la
época de Frankl— demuestra como la falta de empatia y el aislamiento en un contexto deshumanizado
pueden llevar al ser humano a adoptar comportamientos crueles y a despersonalizar al otro.

101



4. La fraternidad como respuesta ética

En este contexto, la fraternidad emerge como un valor ético fundamental. Frente a la violencia y la
fragmentacidn social, la verdadera hermandad no solo es un acto de solidaridad, sino un compromiso con la
restauracion de la dignidad humana. La fraternidad exige una mirada profunda y sincera hacia el otro,
reconociendo su sufrimiento, su vulnerabilidad y su humanidad compartida.

Este principio, lejos de ser una mera utopia, es una herramienta de transformacidn interior y colectiva. En
una era marcada por el egoismo y el individualismo, la fraternidad como valor psicolégico se convierte en un
acto radical de resistencia a la deshumanizacion.

David ARRIETA-LOPEZ

Referencias:
e Adler, A. (1927). Understanding Human Nature. Garden City, NY: Garden City Publishing.
e Frankl, V. E. (1946). Man's Search for Meaning. Boston: Beacon Press.

e Zimbardo, P. (1973). The Stanford Prison Experiment: A Simulation Study of the Psychology of
Imprisonment.

Brotherhood as a Psychological Value: A Path Toward Shared Humanity
by David ARRIETA-LOPEZ

1. Introduction: Empathy, Suffering, and Inner Transformation

In a fragmented and schizoid society, speaking of brotherhood can seem like a distant ideal. Yet true fraternity
cannot emerge from superficial gestures or rhetorical declarations; it demands an inner transformation that
begins with empathy. Often mistaken for sympathy or for simply “being nice,” empathy is not about pleasing
others—it is a rare and profound capacity that can only be reached by journeying through suffering. To truly
feel with another means to open oneself to their pain, without defense mechanisms or masks.

Authentic brotherhood is inseparable from this lucid and often painful empathy. That is why it cannot exist
in a humanity trapped in survival mode, dominated by desensitization, indifference, or narcissism. As a
psychological value, brotherhood first requires reconnection with what is human within oneself.

2. Survival Mode and the Dehumanization of the Other

Survival mode affects not only victims but also perpetrators. This is clearly illustrated in Man’s Search for
Meaning by Viktor Frankl. He shows how even the guards in concentration camps were, in some way,
prisoners of a dehumanizing system. In order to abuse other human beings, they first had to strip them of
their humanity. Thus, the perpetrator protects himself psychologically by projecting onto the other what he

cannot accept within himself.
102



This mechanism is also reflected in the superiority complex, which often conceals a deep sense of inferiority.
The act of humiliating or destroying another becomes a defense strategy to avoid facing one's own
vulnerability. As Alfred Adler (1927) suggested, the urge to dominate and degrade often emerges as a
reaction to an internal sense of inferiority. Cruelty, then, can be understood as a distorted form of
psychological adaptation when human values have been nullified.

3. Role Psychology: Zimbardo’s Experiment

The Stanford Prison Experiment, led by Philip Zimbardo, reinforces this concept. Both the “guards” and the
“prisoners”—all of them volunteers—quickly adopted extreme behaviors under the pressure of their
assigned roles and environment. In just a few days, acts of humiliation, submission, and identity loss
emerged. This behavioral distortion—also present in the concentration camps of Frankl’s era—demonstrates
how the absence of empathy and the isolation of a dehumanized context can drive people to cruelty and to
the depersonalization of others.

4. Brotherhood as an Ethical Response

In this context, brotherhood arises as a fundamental ethical value. In the face of violence and social
fragmentation, genuine fraternity is not just an act of solidarity—it is a commitment to restoring human
dignity. Brotherhood requires a deep and honest gaze toward the other, recognizing their
suffering, vulnerability, and our shared humanity.

Far from being a mere utopia, this principle becomes a tool for both inner and collective
transformation. In an era marked by selfishness and individualism, brotherhood as a
psychological value becomes a radical act of resistance to dehumanization.

David ARRIETA-LOPEZ

References:
e Adler, A. (1927). Understanding Human Nature. Garden City, NY: Garden City Publishing.
e Frankl, V. E. (1946). Man's Search for Meaning. Boston: Beacon Press.

e Zimbardo, P. (1973). The Stanford Prison Experiment: A Simulation Study of the Psychology of
Imprisonment.

La fraternité comme valeur psychologique : une voie vers I’lhumanité partagée

par David ARRIETA-LOPEZ

103



1. Introduction : empathie, souffrance et transformation intérieure

Dans une société fragmentée et schizophrénique, parler de fraternité peut sembler
relever d’un idéal lointain. Pourtant, la fraternité ne saurait naitre d’'un simple geste
symbolique ou d’un discours convenu ; elle requiert une transformation intérieure qui
commence avec I'empathie. Souvent confondue avec la sympathie ou assimilée a « étre
gentil », 'empathie n’est pas un moyen de plaire aux autres, mais une capacité rare et
profonde que l'on n’atteint qu’en traversant la souffrance. Ressentir véritablement avec
I'autre implique de s’ouvrir a sa douleur, sans se défendre, sans se réfugier derriére des masques.

La fraternité authentique est indissociable de cette empathie lucide et douloureuse. C’est pourquoi elle ne
peut exister dans une humanité enfermée dans le mode de survie, ou réegnent l'indifférence, la
désensibilisation ou le narcissisme. En tant que valeur psychologique, la fraternité exige d’abord de renouer
avec I"humain en SOi.

2. Le mode de survie et la déshumanisation de I'autre

Le mode de survie n’affecte pas seulement les victimes, mais également les bourreaux. Ce constat est mis en
évidence dans L’Homme en quéte de sens de Viktor Frankl. Lauteur y montre comment, méme les gardiens
des camps de concentration étaient, dans une certaine mesure, prisonniers d’un systeme déshumanisant.
Pour pouvoir maltraiter d’autres étres humains, ils devaient d’abord les priver de leur humanité. Ainsi, le
bourreau se protége psychologiquement en projetant sur l'autre ce qu’il ne peut accepter de lui-méme.

Ce phénomene s’exprime aussi dans le complexe de supériorité, qui dissimule souvent un profond sentiment
d’infériorité. Humilier ou anéantir l'autre devient alors un mécanisme de défense destiné a éviter la
confrontation avec sa propre vulnérabilité. Comme I'a soutenu Alfred Adler (1927), la nécessité de dominer
et d’abaisser autrui surgit fréquemment comme un moyen de compensation face a un intense sentiment
d’infériorité. La cruauté peut deés lors étre comprise comme une forme d’adaptation psychique déformée
lorsque les valeurs humaines ont été anéanties.

3. Psychologie du role : 'expérience de Zimbardo

Lexpérience carcérale de Stanford, dirigée par Philip Zimbardo, vient appuyer cette idée. Tant les « gardiens
» que les « prisonniers » — tous volontaires — ont adopté des comportements extrémes sous l'influence du
réle qui leur avait été attribué et du contexte dans lequel ils étaient plongés. En quelques jours seulement,
des actes d’humiliation, de soumission et de perte d’identité ont émergé. Cette distorsion du comportement
humain — également observée dans les camps de concentration a I'époque de Frankl — démontre comment
I'absence d’empathie et I'isolement dans un environnement déshumanisé peuvent conduire un individu a
adopter des comportements cruels et a dépersonnaliser autrui.

4. La fraternité comme réponse éthique

Dans ce contexte, la fraternité émerge comme une valeur éthique fondamentale. Face a la violence et a la
fragmentation sociale, la véritable fraternité n’est pas seulement un acte de solidarité, mais un engagement

104



profond en faveur de la restauration de la dignité humaine. Elle suppose un regard sincéere et profond posé
sur l'autre, qui reconnait sa souffrance, sa vulnérabilité et notre humanité commune.

Loin d’étre une utopie abstraite, ce principe constitue un levier de transformation intérieure et collective.
Dans une époque marquée par I'égoisme et I'individualisme, la fraternité, en tant que valeur psychologique,
devient un acte radical de résistance face a la déshumanisation.

David ARRIETA-LOPEZ

Références :* Adler, A. (1927). Connaitre la nature humaine. Garden City, NY : Garden City Publishing.e
Frankl, V. E. (1946). ’lhomme en quéte de sens. Boston : Beacon Press.e Zimbardo, P. (1973). The Stanford
Prison Experiment: A Simulation Study of the Psychology of Imprisonment.

105



Fraternal and civic ties among Jewish and Arab Freemasons in Israel
by Danny KAPLAN

In 1995 the Masonic Grand Lodge of Argentine awarded the International
Masonic Peace Prize to representatives of Masonic lodges in Tel Aviv and
Nazareth for strengthening fraternal links and personal contacts between
Jewish and Arab Freemasons in Israel and promoting peaceful coexistence.
In the face of the continuing Israeli-Arab military conflict, aliénation
between Jewish and Arab-Palestinian citizens has remained a central
cleavage in Israeli society with limited social ties across the two
communities. Against this backdrop, this article describes inner relations
between Jewish and Arab-Palestinian members of Israeli Freemasonry and
their conceptions of fraternity, citizenship and nationalism drawing on an
ethnographic study of local Masonic activities.

Freemasonry, the world’s largest and oldest fraternal order spread worldwide since the eighteen-century and arrived
in the Middle East carried on the wings of British and French imperialism. Structured as a quasi-secret society it formed
perhaps the first social network of global scope in modern times. Historians noted how its professed principles of
universal fraternity and enlightened civility translated in various instances into particularist national or Eurocentric
identifications among local members. On the one hand, within the secluded spaces of Masonic lodges, men of diverse
occupational, social, religious, and ethnic backgrounds were able to discuss questions of constitution, self-governance,
and social order and to negotiate disagreements employing a civic-democratic political vocabulary. On the other hand,
individual members of Masonic lodges often participated in struggles for national independence, as noted in the United
States and Latin America, the Iranian constitutional revolution of 1905-7, the 1908 Young Turk evolution, and the first
democratic revolution in Egypt in 1924.

When facing antidemocratic regimes it is easy to understand why Freemasons might join national revolutions in the
name of liberal universal values. But even as nation-states became established, local lodge members often favored
patriotism over universalism. The question of national attachment is particularly pertinent to the Israeli case where
Masonic lodges organized in 1953 as a nationwide umbrella organization termed the Grand Lodge of the State of Israel
(hereafter GLSI) incorporating all lodges that befell under Israeli sovereignty after 1948. GLSI adheres to the orthodox
principles of mainstream English Freemasonry, among them a stated belief in God (or a Supreme Being) and an
exclusion of women from becoming members, though members’ wives often assume active roles in lodge social life.
There are an estimated 1200 to 2000 active members in some 55 active lodges across Israel. Each lodge enjoys
significant autonomy from the umbrella organization. While the majority of members are Jewish four lodges

in Northern Israel have largely Christian-Arab memberships and a small-to-negligible Druze and Muslim participation
and two mixed Arab-Jewish lodges operate in Haifa and in Jerusalem.

Following decades of gradual growth in membership, recent years have seen a small but steady drop, echoing a similar
decline in the appeal of Freemasonry worldwide. Whereas in its formative years the order attracted members from
the upper echelons of society, in recent decades membership has become more heterogeneous and increasingly
includes men of middle- and lower-middle-class background. The majority of members are over sixty and admission
typically occurs around the age of retirement. New members are recruited mostly through family ties,

business colleagues and social networks.

106



Lodge work in GLSI is held in eight languages: Hebrew, Arabic, English, Turkish, Russian, Spanish, French, and umanian.
Contemporary lodges still play a role as a social enclave for Jewish immigrants, both recent and longstanding, who can
retain and cultivate the language, cultural customs and sometimes unique Masonic rituals of their former country.

Unlike its counterparts in Europe, the Americas, and Turkey, where the historical impact of Freemasonry is not only
well-documented but also publicly acknowledged, Freemasonry has little public presence in Israel and the Arab Middle
East, aside perhaps from the popular belief in a Jewish-Zionist-Freemasonic conspiracy to seize control of the world.

In what follows | describe relations between Jewish and Arab-Palestinian in GLSI and discuss their conceptions of
fraternity, citizenship and nationalism. The most conspicuous aspect of Arab participation in GLSI is the prevalence of
Arab members in leadership positions. In 2010 GLSI elected Nadim Mansour as its new Grand Master (President).
Mansour is a Greek-Orthodox Arab from the Acco lodge (of which his father was the founder) in the Northern town of
Acre. Two other Palestinian Arabs had served as Grand Masters in 1933 (Yakob Nazee) and 1981 (Jamil Shalhoub). Very
few nationwide organizations and civic associations in Israel have Arab citizens at the very top of the hierarchy. It seems
that despite its relatively segregated structure, a strong kernel of Jewish and Arab members maintain social ties across
their respective lodges and moreover engage jointly in democratic decision-making processes at the wider
organizational level of GLSI general assembly.

Participation in Masonic lodges provides opportunities for social networking that can potentially further ones
occupational mobility in real life and not only in Masonic administration. For Arab citizens who suffer from systematic
discrimination in the Israeli job market in both the public and the private sectors, such social networking maybe all the
more significant. During my fieldwork in the Jewish lodge of Urim | met Rafig, a young Christian Arab. He was a member
in an Arab-speaking lodge in northern Israel that had ongoing ties to Urim. Rafiq befriended some of the young
members of Urim and began to attend lodge activities regularly. Eventually he joined the lodge as a full member. |
learned that he was planning to move to the metropolitan Tel Aviv area. By joining a local lodge he was able to form
personal ties almost instantly and garner social support that could help cushion his imminent arrival in a new and
mostly Jewish social environment.

Regardless of whether Masonic involvement actually provides career advantages the association between the two
seems to be appreciated by members, especially when connected with the issue of Arab-Jewish relations. Thus, a
Jewish member recalled the excitement he felt during a special reception held by his lodge for a fellow Arab Mason
who was appointed to Israel’s Supreme Court:

| knew him well. The reception was held with all the (members’) wives and we invited the Arab-speaking lodges from
up north. So the lobby was filled with people from the north [of Israel], and with our own folks and our wives. When
he arrived he almost burst into tears from the excitement, it was very moving.

Overall, Jewish interviewees presented a rather idealized picture of Masonic Arab-Jewish relations. Noam recounted
interactions between his Jewish lodge in central Israel and the Arab lodge in Nazareth:

When you meet a Brother from elsewhere it’s a special feeling, a feeling of fraternity. For instance, the Nazareth lodge
organized [an activity] where each time a different family would host [other members’ families] over at their place. We
would come over with our spouses, and then we would all meet at one of the Brothers’ homes and do some social
activity, nothing particularly Masonic. | wish everyone in Israel and around the world thought like [the Masonic]
Brothers... There would have been world peace a long time ago.

It is interesting to note how this promise of peaceful coexistence draws on several distinct Masonic principles
associated with fraternity. First, it echoes a notion of “strangers-turned-friends” reiterated by many members to
describe how Masonic random encounters on the street with non-familiar members as well as visitation rituals during
visits to lodges in other countries can instantly and miraculously overcome barriers between strangers. Noam chose to
invoke this “special feeling of fraternity” when meeting a Mason “from elsewhere” to describe social interactions with

107



fellow Israeli citizens. This is indicative of the usual level of estrangement between Jews and Arabs in Israeli society.
Against this backdrop the ‘magic’ of Masonic fraternity seems all the more powerful.

Second, fostering impartial ties of fraternity is considered a high virtue and a special achievement of which not every
person is capable. Several members stressed that this virtue is all the more valued in the Israeli and Middle Eastern
context, given the surrounding military and political conflict, as concisely described by Pinhas, a Jewish senior
functionary in GLSI: There are good ties between all of us, Christians, Muslims, and Jews... We visit them, they come
to visit us. Just a moment ago | was talking to this guy who lives in the fire-zone up north, 2 a Muslim Arab, and | called
him up to see how he was doing. That’s the basic idea, because we’re all in this together. You can’t separate the political
circumstances from Freemasonry; you have to attain a very high level of morality to distinguish between Freemasonry
[on the one hand] and political relations between states or peoples [on the other].

Third, Masonic fraternal ties are considered not only morally superior but also highly emotional and can develop into
more personal and inclusive relationships. Along these lines, in order to underscore the quality of Arab-Jewish social
interactions between members some interviewees described how these bonds have extended to their families. Itzik
from Tel Avivrecollected the development of his childhood bond with Nadim Mansur, the would-be Grand Master.
Notice again how the example is set against the backdrop of the surrounding military conflict:

The conception was one of peaceful coexistence between Arabs and Jews... My father and this Christian guy from a
village [up north] developed a very special connection... And me and his son Nadim Mansur became soul mates... We're
still in touch today, we meet 4-5 times a year... But there’s a connection not just between Nadim and | but also between
his children and my children. | recall how we had sent them greeting cards for the New Year just a few days before the
[Iraqi] scud missiles fell in 1991 [in Tel Aviv during the first Gulf War]. So when the missiles started falling, Nadim’s
children called up my children and said, ‘pack your suitcases and come over to the village!”

Although similar themes were sometimes brought up by Arab interviewees, their accounts were more ambivalent.
George, a Christian member of a Northern lodge, described the close personal bonds he had developed with a Jewish
Mason, stressing they would have remained strangers were it not for Freemasonry:

| have a good friend who's around my father’s age...and you know what, there are no barriers: not age, not language
or nationality, nothing. He is much older than me, he’s Jewish, he has no connection to my culture, and | can suddenly
decide to give him a call, tell him a joke, or tell him I'm coming over for coffee. In ordinary life this would never have
happened, | mean, what connection are a 75-year-old and a 40-year-old likely to have?

George’s version of strangers-turned-friends underscores that at stake is the suspension of social and cultural divides
of any kind. Yet it is interesting to note that while his wording did not ignore the ethno-national barrier when describing
his close friendship, he chose to illustrate and expand on the perceived distance from his friend by emphasizing the
age barrier, a universal form of difference that is less sensitive politically. Moreover, when asked explicitly about Arab-
Jewish interactions in the organization, George made a point of rejecting the very concept of “mixed”

interactions:

Interviewer: are there mixed lodges of Jews and Arabs operating together?

This is a trick question, not a very good question. From our inner standpoint, the order accepts honest, proper, free
and moral people, irrespective of their background.... ...[At earlier times] there was no total separation [between Jews
and Palestinians/Arabs], and really, there should be no such total separation because that’s contrary to the abstract
principle of freemasonry, we don’t bother with religion, race, or nationality... and when you say mixed lodges, you
mean lodges with members of different nationalities, but we treat freemasons as freemasons, period.

108



To recap, some GLSI lodges and individual maintained relatively strong ties of sociability at the organizational and
personal levels. How do these (somewhat idealized) accounts of social ties between Jewish and Arab GLSI members
bear on the Jewish-Arab national cleavage in Israeli society?

Throughout modern history Freemasonry represented universal values of liberalism and humanitarianism. However,
this universalism was subject to variable interpretations at different periods and by different social groups. The views
of contemporary Israeli masons reflect similar dilemmas in reconciling universal values with their understanding of
state loyalty, citizenship, and nationalism. On the face of it, Israeli Masons adhere to the orthodox Masonic directive
to avoid any discussion of politics or religious controversy within the confines of the lodge. Some interpreted these
considerations as prohibiting not only discussion of politics and religion but also any kind of talk against the State of
Israel, as explained by the following interviewee:

One may not talk against religion or against the state, and one shouldn’t stir up disputes or do anything that opposes
the state. Above all comes the state! If you live in this country, you need to respect it and its rules, so you shouldn’t do
anything against the state.

In this account the prohibition on talking against the state, itself an indirect inference from the prohibition on political
involvement, unfolded into a declared duty to be loyal to the state. The significance of state loyalty reappeared when
| officially applied to become a member of Urim in 2007. Two lodge representatives paid me a house visit and
interviewed me in order to prepare an official letter of recommendation for the lodge assembly. They handed me an
admission form where | was to answer several philosophical questions about my understanding of morality and justice,
mutual relief and good citizenship. Interestingly, my visitors elaborated only on the latter explaining that since they
avoided engaging in political issues, obedience to the state is of prime importance. In other words, they reinterpreted
the question of good citizenship as loyalty to the state and furthermore connected it with the Masonic principle of
nonpolitical engagement, overlooking the fact that claiming allegiance to the state is inherently a political act.

Beyond the question of citizenship and state loyalty, nationalism posed another source of collective attachment
although was rarely addressed by members directly. The few scattered references to nationalism and specifically
Zionism among the Arab members present a complex, ambivalent picture. On the one hand, some Arab members
identify with an Israeli nationality, as noted by an interviewee alluding to a statement by a former Grand Master: ‘By
birth | am an Arab, by religion, a Christian, by nationality, an Israeli, and by ideology, a Freemason.” Although | observed
no direct identification of Arab members with Zionist ideology per se, affiliation with Zionism appears to be the main
allegation raised against Arab Masons among non-Masons in their communities. For instance, when | mentioned during
a university class that | studied local Freemasonry and had met with Arab members, one of my Arab students with
strong self-professed national Palestinian convictions told me that in her community Arab Masons were iewed as
Zionist collaborators, echoing the popular belief in a Masonic-Zionist conspiracy. | was also told by one of my informants
of Masonic candidates from the Nazareth lodge who upon joining the order were excommunicated by their families
until they were forced to leave. Against this external branding of Arab Masons as pro-Zionists, it may not be surprising
that in one of the rare occasions that an Arab interviewee conveyed an ideological stand he expressed an explicit non-
Zionist, or rather anti-Zionist position:

If you’re asking whether it’s changed my view of Zionism, then it hasn’t, because I’'m anti-Zionist, what can | do. So it
hasn’t changed that. | don’t reject Jews for being Jews: the fact is that | sit here and talk to people whom I call brothers,
even though | have nothing in common with them; [all] we have in common is our humanity, period.

Whereas the position of Arab members to Zionism was for the most part evasive or ambivalent, Jewish members
displayed strong identification with the Zionist ethos and ideology. However, unlike their explicit discussion of loyalty
to the state their national attachment was never actually stated as such but rather taken for granted. It could be inferred
not so much from interview material as from attending to members’ interactions during lodge work.

For example, the president of Urim lodge held a sermon during lodge every work sessions. On one occasion he opened
the sermon by paraphrasing American President John F. Kennedy’s famous dictum, declaring that lodge members

109



should ask “not what Freemasonry in Israel can do for us, but what we can do for Freemasonry in Israel.” To shed light
on this question, the president of Urim brought up a current issue, that of military service dodgers, which had just
been at the center of public debate after celebrity singers in a reality TV show were discovered to have evaded military
service. An animated discussion began among the lodge members about the great importance of reserve military
service. One member noted that there were other groups who disobeyed military orders, recalling an event from
earlier that day in which religious Jewish soldiers refused to participate in the forced eviction of two Jewish families
who had settled in a house under dispute in the West Bank city of Hebron. He hedged his remarks, though, by saying
he would not want to comment on a political issue. A younger member standing next to me muttered that the matter
was indeed political; the association of these religious soldiers with military dodgers apparently agitated him.

A few days later | exchanged views on the event with Yoav, one of my Jewish friends at Urim lodge. He was surprised
that so many at the lodge rallied to speak against military dodgers. Current affairs had been discussed before in the
lodge, he said, but never controversial political issues. He mentioned how on another occasion the lodge president
incorporated into the “Chain of Brothers” ritual that closes each lodge work, 3 a special plea for the return of Israeli
soldiers taken captive in 2006 in Lebanon and in the Gaza strip, a gesture that did not raise any reservations. In light of
these incidents, we both wondered whether addressing captive soldiers during an official Masonic ceremony was not
on a continuum with debating military service during lodge work. Weren’t all of these issues eventually political? | tried
to imagine how Rafig, he new Arab member to join Urim who happened to be absent that day, would have felt during
the military debate.

This example illustrates the subtleties of Zionist attachment among local Jewish Masons, an attachment which is
framed in terms of citizenship but in fact rests upon a national ideology. Members’ accounts alternated between
mentions of the official Masonic prohibition on political debates, declared loyalty to the state, and unstated
identification with the Israeli-Zionist nation, which sometimes carried over into official Masonic ritual. The mediating
category between these positions was citizenship, associated with active contribution to the common good but
addressed less in terms of universal values of humanity writ large and more in conjunction with the Zionist ethos, as
in the controversy over (Jewish) military service and the noncontroversial identification with Israeli soldiers missing in
action. The national undercurrents of citizenship were often

To conclude, | briefly described the social ties and standpoints of Jewish and Arab members of Israeli Freemasonry.
Members shared Masonic values of fraternity associated with (Western) liberalism, humanitarianism, and an
enlightened upper middle-class civility. These moralistic, universal values, however, were systematically translated into
various particularist preferences.

Whereas Arab members stressed fraternal values, they only rarely and elusively mentioned national attachments.
Accounts by Jewish members, in contrast, took for granted the Zionist-national undercurrents of their stated loyalty to
the State of Israel. At the same time, by cooperating jointly in an organization that nurtured fraternal links between
the two communities, local members were able, not to resolve their various particularist preferences and tensions, but
nevertheless to contain them within Masonic ties of sociability. The resultant model of solidarity represents a pragmatic
attempt to incorporate both civic and national preferences within Masonic practice.

Danny KAPLAN

1 | was admitted as member to Urim lodge (pseudonym) located in central Israel and during 2006- 2008 participated
in lodge activities and held interviews with Masons across the country, mostly Jewish and a few Arab. See references
to my study below.

2 During the July 2006 War (Second Lebanon War) residents of Northern Israel were bombed by Hezbollah missiles.

110



3 During the “Chain of Brothers” ritual, lodge participants gather in a circle, interlace their hands and the lodge gives
a brief address related to the worldwide Masonic chain of fraternity. masked as unproblematic precisely by their
alleged differentiation from the explicit political controversies of Israeli society.

Selected Reading

Campos, Michelle. 2005. ‘Freemasonry in Ottoman Palestine,” Jerusalem Quarterly (22-23):37-62.

Hoffmann, Stefan-Ludwig. 2000. Die Politik der Geselligkeit: Freimaurerlogen in der deutschen Biirgergesellschaft,
1840-1918. Vol. 141. G 6ttingen: Vandenhoeck &amp; Ruprecht.

Fuchs, Ephraim, ed. 2003. Jubilee book of the Grand Lodge of the State of Israel of Ancient Freeand Accepted
Masons. Tel Aviv: Grand Lodge of the State of Israel.

Onnerfors, Andreas and Dorothe Sommer, eds. 2011. ‘Freemasonry and Fraternalism in the Middle East,’ Journal for
Research into Freemasonry and Fraternalism(2):333-4.

Kaplan, Danny. 2014. ‘The architecture of collective intimacy: Masonic friendships as a model for collective
attachments,” American Anthropologist 116(1):1-13.

Kaplan, Danny. 2014. ‘Freemasonry as a playground for civic nationalism,” Nations and Nationalism 20(3):415-435.

Lazos fraternales y civicos entre los masones judios y arabes en Israel
por Danny KAPLAN

En 1995, la Gran Logia Masdnica de Argentina otorgd el Premio Masdnico
Internacional de la Paz a los representantes de las logias masdnicas en Tel
Aviv y Nazaret por fortalecer los vinculos fraternales y los contactos
personales entre los masones judios y arabes en Israel, promoviendo la
convivencia pacifica. Frente al conflicto militar israeli-arabe en curso, la
alienacion entre los ciudadanos judios y arabes-palestinos ha seguido
siendo una divisién central en la sociedad israeli, con limitados lazos sociales
entre las dos comunidades. En este contexto, este articulo describe las
relaciones internas entre los miembros judios y arabes-palestinos de la
masoneria israeli y sus concepciones sobre la fraternidad, la ciudadania y el
nacionalismo, basandose en un estudio etnografico de las actividades
masonicas locales.

La masoneria, la orden fraternal mas grande y antigua del mundo, se ha
extendido por todo el mundo desde el siglo XVIIl y llegd al Medio Oriente impulsada por las alas del imperialismo
britdnico y francés. Estructurada como una sociedad cuasi secreta, quizas formé la primera red social de alcance global
en tiempos modernos. Los historiadores han sefialado cémo sus principios proclamados de fraternidad universal y
civismo ilustrado se tradujeron en varias ocasiones en identificaciones nacionalistas particularistas o eurocéntricas
entre los miembros locales. Por un lado, dentro de los espacios reservados de las logias masdnicas, hombres de
diversos origenes ocupacionales, sociales, religiosos y étnicos pudieron discutir cuestiones sobre la constitucion, la
autogobernanza y el orden social, y negociar desacuerdos utilizando un vocabulario politico civico-democratico. Por
otro lado, miembros individuales de las logias masdnicas a menudo participaron en luchas por la independencia
nacional, como se ha observado en los Estados Unidos y América Latina, la revolucién constitucional irani de 1905-7,
la revolucidén de los Jovenes Turcos de 1908 y la primera revolucién democratica en Egipto en 1924.

111



Cuando se enfrentan a regimenes antidemocraticos, es facil entender por qué los masones podrian unirse a
revoluciones nacionales en nombre de los valores universales liberales. Pero, incluso cuando los estados-nacion se
consolidaron, los miembros locales de las logias a menudo favorecieron el patriotismo por encima del universalismo.
La cuestion del apego nacional es particularmente relevante en el caso israeli, donde las logias masdnicas se
organizaron en 1953 como una organizacidn paraguas a nivel nacional llamada la Gran Logia del Estado de Israel (en
adelante GLSI), incorporando todas las logias que quedaron bajo la soberania israeli después de 1948. GLSI se adhiere
a los principios ortodoxos de la masoneria inglesa tradicional, entre ellos, la creencia declarada en Dios (o un Ser
Supremo) y la exclusion de las mujeres de convertirse en miembros, aunque las esposas de los miembros a menudo
asumen roles activos en la vida social de la logia. Se estima que hay entre 1200 y 2000 miembros activos en unas 55
logias activas en todo Israel. Cada logia goza de una autonomia significativa respecto a la organizacién paraguas. Si bien
la mayoria de los miembros son judios, cuatro logias en el norte de Israel tienen mayoritariamente miembros drabes
cristianos, con una participacion pequefia o insignificante de drusos y musulmanes. Dos logias mixtas de judios y arabes
operan en Haifa y Jerusalén.

Tras décadas de crecimiento gradual en la membresia, en los Ultimos afios se ha observado una pequeia pero
constante disminucidn, reflejando una caida similar en el atractivo de la masoneria a nivel mundial. Mientras que en
sus primeros afos la orden atraia a miembros de las clases altas de la sociedad, en las Ultimas décadas la membresia
se ha vuelto mds heterogénea e incluye cada vez mdas a hombres de clase media y media-baja. La mayoria de los
miembros tiene mas de sesenta afios, y la admisién generalmente ocurre alrededor de la edad de jubilacién. Los nuevos
miembros son reclutados mayormente a través de vinculos familiares, colegas de negocios y redes sociales.

El trabajo de las logias en GLSI se realiza en ocho idiomas: hebreo, arabe, inglés, turco, ruso, espafiol, francés y rumano.
Las logias contemporaneas aun juegan un papel como enclave social para los inmigrantes judios, tanto recientes como
antiguos, quienes pueden mantener y cultivar el idioma, las costumbres culturales y, a veces, los rituales masénicos
Unicos de sus paises de origen.

A diferencia de sus contrapartes en Europa, las Américas y Turquia, donde el impacto histdrico de la masoneria no solo
estd bien documentado, sino también publicamente reconocido, la masoneria tiene poca presencia publica en Israel y
el Medio Oriente darabe, salvo quizd por la creencia popular en una conspiracidon judeo-sionista-masdnica para
apoderarse del mundo. En lo que sigue, describo las relaciones entre judios y arabes-palestinos en la GLSI y discuto sus
concepciones de fraternidad, ciudadania y nacionalismo. El aspecto mas llamativo de laparticipacién arabe en la GLSI
es la prevalencia de miembros arabes en posiciones de liderazgo.

En 2010, la GLSI eligi6 a Nadim Mansour como su nuevo Gran Maestro (Presidente). Mansour es un arabe greco-
ortodoxo de la logia de Acco (de la cual su padre fue fundador) en la ciudad nortefia de Acre. Otros dos arabes
palestinos han servido como Grandes Maestros: Yakob Nazee en 1933 y Jamil Shalhoub en 1981. Pocas organizaciones
0 asociaciones civicas a nivel nacional en Israel tienen ciudadanos arabes en la cuspide de la jerarquia. Parece que, a
pesar de su estructura relativamente segregada, un nucleo fuerte de miembros judios y drabes mantiene lazos sociales
entre sus respectivas logias, y ademas participan conjuntamente en procesos de toma de decisiones democraticas a
nivel organizacional mas amplio en la asamblea general de la GLSI. La participacién en logias masdnicas ofrece
oportunidades para establecer redes sociales que pueden potencialmente favorecer la movilidad ocupacional en la
vida real y no solo en la administracion masénica. Para los ciudadanos arabes, quienes sufren discriminacién
sistematica en el mercado laboral israeli tanto en el sector publico como privado, dichas redes sociales pueden ser aun
mas significativas. Durante mi trabajo de campo en la logia judia de Urim, conoci a Rafig, un joven arabe cristiano. Era
miembro de una logia de habla arabe en el norte de Israel, que tenia vinculos continuos con Urim. Rafiq hizo amistad
con algunos de los jovenes miembros de Urim y comenzd a asistir regularmente a las actividades de la logia.
Eventualmente, se unié como miembro pleno. Supe que planeaba mudarse al area metropolitana de Tel Aviv. Al unirse
a una logia local, pudo formar lazos personales casi de inmediato y obtener apoyo social que podria ayudarlo en su
inminente llegada a un nuevo entorno social, mayormente judio.

112



Independientemente de si la participacién masdnica realmente proporciona ventajas profesionales, la asociacion entre
ambas parece ser apreciada por los miembros, especialmente en relacidn con las cuestiones de las relaciones arabe-
judias. Asi, un miembro judio recordd la emocidn que sintié durante una recepcidn especial celebrada por su logia para
un compafiero masén arabe que fue nombrado miembro de la Corte Suprema de Israel:

“Lo conocia bien. La recepcidn se celebré con todas las esposas de los miembros y también invitamos a las logias de
habla drabe del norte. Asi que el vestibulo estaba lleno de gente del norte [de Israel], y de los nuestros y nuestras
esposas. Cuando llegd, casi estallé en lagrimas de la emocion, fue muy conmovedor.”

En general, los entrevistados judios presentaron una imagen bastante idealizada de las relaciones masdénicas entre
arabes y judios. Noam relatd interacciones entre su logia judia en el centro de Israel y |a logia drabe en Nazaret:

“Cuando conoces a un Hermano de otro lugar es una sensacion especial, un sentimiento de fraternidad. Por ejemplo,
la logia de Nazaret organizo [una actividad] en la que cada vez una familia diferente recibiria a otras familias [de
miembros] en su casa. Iban con sus esposas y nos reuniamos en casa de uno de los Hermanos para realizar alguna
actividad social, nada particularmente masdnico. Ojald todos en Israel y en el mundo pensaran como los Hermanos
masones... jHabria paz mundial desde hace mucho tiempo!”

Es interesante notar cdmo esta promesa de coexistencia pacifica se basa en varios principios masénicos distintos
asociados con la fraternidad. En primer lugar, refleja una nociéon de “desconocidos convertidos en amigos” reiterada
por muchos miembros para describir cémo los encuentros masdnicos fortuitos en la calle con miembros no familiares,
asi como los rituales de visitas a logias en otros paises, pueden superar instantdneamente las barreras entre
desconocidos. Noam eligid invocar este “sentimiento especial de fraternidad” al encontrarse con un masén “de otro
lugar” para describir interacciones sociales con sus conciudadanos israelies. Esto es indicativo del nivel habitual de
extrafiamiento entre judios y drabes en la sociedad israeli. En este contexto, la &quot;magia&quot; de la fraternidad
masonica parece aun mas poderosa.

En segundo lugar, fomentar lazos fraternales imparciales se considera una virtud elevada y un logro especial del que
no todas las personas son capaces. Varios miembros enfatizaron que esta virtud es aun mas valorada en el contexto
israeli y de Oriente Medio, dado el conflicto militar y politico circundante, como lo describié de manera concisa Pinhas,
un alto funcionario judio en la GLSI:

“Existen buenos lazos entre todos nosotros: cristianos, musulmanes y judios... Los visitamos, ellos vienen a visitarnos.
Hace un momento estaba hablando con un hombre que vive en la zona de fuego en el norte, un drabe musulman, y lo
Ilamé para ver cémo estaba. Esa es la idea basica, porque todos estamos juntos en esto. No puedes separar las
circunstancias politicas de la masoneria; tienes que alcanzar un nivel muy alto de moralidad para distinguir entre la
masoneria [por un lado] y las relaciones politicas entre estados o pueblos [por el otro].”

En tercer lugar, los lazos fraternales masdnicos no solo se consideran moralmente superiores, sino también altamente
emocionales y pueden desarrollarse en relaciones mas personales e inclusivas. En esta linea, para subrayar la calidad
de las interacciones sociales entre arabes y judios, algunos entrevistados describieron como estos lazos se han
extendido a sus familias. Itzik, de Tel Aviv, recordd el desarrollo de su vinculo infantil con Nadim Mansur, quien se
convertiria en Gran Maestro. Fijate nuevamente como el ejemplo se situa en el contexto del conflicto militar
circundante:

“La concepcidn era una de coexistencia pacifica entre arabes y judios... Mi padre y este tipo cristiano proveniente de
un pueblo [en el norte] desarrollaron una conexidon muy especial... Y yo y su hijo Nadim Mansur nos convertimos en
almas gemelas... Aln estamos en contacto, nos vemos 4 o 5 veces al afio... Pero no hay solo una conexion entre Nadim
Y Yo, sino también entre sus hijos y mis hijos. Recuerdo cémo les enviamos tarjetas de felicitacion por el Afio Nuevo
unos dias antes de que cayeran los misiles Scud [iraquies] en 1991 [en Tel Aviv durante la primera Guerra del Golfo].
Asi que cuando comenzaron a caer los misiles, los hijos de Nadim llamaron a mis hijos y les dijeron: ‘{Empaquen sus
maletas y vengan al pueblo!””

113



Aunque temas similares fueron planteados a veces por los entrevistados arabes, sus relatos fueron mas ambivalentes.
George, un miembro cristiano de una logia en el norte, describié los estrechos lazos personales que habia desarrollado
con un mason judio, destacando que habrian permanecido como desconocidos de no haber sido por la masoneria:
“Tengo un buen amigo que tiene aproximadamente la edad de mi padre... y ésabes qué? No hay barreras: ni de edad,
ni de idioma, ni de nacionalidad, nada. El es mucho mayor que yo, es judio, no tiene ninguna conexién con mi cultura,
y puedo, de repente, decidir llamarlo, contarle un chiste o decirle que voy a su casa a tomar café. En la vida cotidiana
esto nunca habria sucedido, quiero decir, ¢ qué conexion podrian tener un hombre de 75 afios y otro de 40?”

La version de George sobre desconocidos convertidos en amigos subraya que lo que esta en juego es la suspensién de
las divisiones sociales y culturales de cualquier tipo. Sin embargo, es interesante notar que, aunque en su discurso no
ignord la barrera etnonacional al describir su estrecha amistad, eligié ilustrar y ampliar la distancia percibida de su
amigo destacando la diferencia de edad, una forma de diferencia universal que es menos sensible politicamente.
Ademas, cuando se le preguntd explicitamente sobre las interacciones drabe-judias en la organizacion, George se
aseguro de rechazar el concepto mismo « interacciones mixtas »

Entrevistador: {Existen logias mixtas de judios y drabes que operan juntas?

George: "Esta es una pregunta capciosa, no es una muy buena pregunta. Desde nuestro punto de vista interno, la orden
acepta personas honestas, adecuadas, libres y morales, independientemente de su origen... [En tiempos anteriores] no
existia una separacion total [entre judios y palestinos/drabes], y realmente, no deberia haber tal separacion total,
porque eso es contrario al principio abstracto de la masoneria, no nos molestamos con la religion, la raza o la
nacionalidad... y cuando dices logias mixtas, te refieres a logias con miembros de diferentes nacionalidades, pero
nosotros tratamos a los masones como masones, punto."

Para recapitular, algunas logias de la GLSI y algunos individuos mantuvieron lazos de sociabilidad relativamente fuertes
a nivel organizacional y personal. ¢{Cémo se relacionan estos relatos (algo idealizados) de los lazos sociales entre los
miembros judios y arabes de la GLSI con la divisidon nacional entre judios y drabes en la sociedad israeli?

A lo largo de la historia moderna, la masoneria ha representado valores universales de liberalismo y humanitarismo.
Sin embargo, este universalismo ha estado sujeto a interpretaciones variables en diferentes periodos y por distintos
grupos sociales. Las opiniones de los masones israelies contemporaneos reflejan dilemas similares en la reconciliacion
de los valores universales con su comprension de la lealtad al Estado, la ciudadania y el nacionalismo. A primera vista,
los masones israelies se adhieren a la directiva ortodoxa masdnica de evitar cualquier discusidon de politica o
controversia religiosa dentro de los confines de la logia. Algunos interpretaron estas consideraciones como una
prohibicién no solo de la discusion sobre politica y religidn, sino también de cualquier tipo de discurso en contra del
Estado de Israel, como lo explicé el siguiente entrevistado:

“No se puede hablar en contra de la religion o en contra del Estado, y uno no debe generar disputas ni hacer nada que
vaya en contra del Estado. jPor encima de todo estd el Estado! Si vives en este pais, debes respetarlo y sus reglas, asi
que no debes hacer nada en contra del Estado.”

En este relato, la prohibicién de hablar en contra del Estado, que en si misma es una inferencia indirecta de la
prohibicién de la participacidn politica, se transformé en un deber declarado de lealtad al Estado. La importancia de la
lealtad al Estado volvié a surgir cuando apliqué oficialmente para convertirme en miembro de la logia Urim en 2007.
Dos representantes de la logia me visitaron en casa y me entrevistaron para preparar una carta de recomendacién
oficial para la asamblea de la logia. Me entregaron un formulario de admisién en el que debia responder varias
preguntas filosoficas sobre mi comprensién de la moralidad y la justicia, el alivio mutuo y la buena ciudadania.
Curiosamente, mis visitantes solo se explayaron sobre este Ultimo concepto, explicando que, dado que evitaban
involucrarse en cuestiones politicas, la obediencia al Estado era de suma importancia. En otras palabras,
reinterpretaron la cuestion de la buena ciudadania como lealtad al Estado y, ademds, la conectaron con el principio
masonico de no involucrarse politicamente, pasando por alto el hecho de que declarar lealtad al Estado es
inherentemente un acto politico.

114



Mas alld de la cuestion de la ciudadania y la lealtad al Estado, el nacionalismo representaba otra fuente de apego
colectivo, aunque rara vez fue abordado directamente por los miembros. Las pocas referencias dispersas al
nacionalismo, y especificamente al sionismo entre los miembros drabes, presentan una imagen compleja y
ambivalente. Por un lado, algunos miembros drabes se identifican con una nacionalidad israeli, como lo sefialé un
entrevistado aludiendo a una declaracion de un ex Gran Maestro:

"De nacimiento soy drabe, de religion, cristiano, de nacionalidad, israeli, y de ideologia, mason"

Aunque no observé una identificacion directa de los miembros drabes con la ideologia sionista per se, la afiliacién con
el sionismo parece ser la principal acusacién levantada contra los masones drabes entre los no masones en sus
comunidades. Por ejemplo, cuando mencioné durante una clase universitaria que habia estudiado la masoneria local
y habia conocido a miembros arabes, una de mis estudiantes drabes, con fuertes convicciones nacionales palestinas
autoproclamadas, me dijo que en su comunidad los masones arabes eran vistos como colaboradores sionistas, eco de
la creencia popular en una conspiracidn masdnica-sionista. También me contdé uno de mis informantes sobre
candidatos masénicos de la logia de Nazaret que, al unirse a la orden, fueron excomulgados por sus familias hasta que
se vieron obligados a retirarse.

Ante este estigma externo de los masones arabes como prosionistas, no deberia sorprender que en una de las raras
ocasiones en las que un entrevistado arabe expresoé una postura ideoldgica, transmitiera una posicion explicitamente
no sionista, o mas bien antisionista:

"Si me preguntas si ha cambiado mi opinion sobre el sionismo, no lo ha hecho, porque soy antisionista, {qué puedo
hacer? Asi que no ha cambiado eso. No rechazo a los judios por ser judios: el hecho es que me siento aqui'y hablo con
personas a las que llamo hermanos, aunque no tengo nada en comun con ellos; [todo] lo que tenemos en comun es
nuestra humanidad, punto.”

Mientras que la postura de los miembros drabes hacia el sionismo fue en su mayoria evasiva o ambivalente, los
miembros judios mostraron una fuerte identificacién con el ethos y la ideologia sionista. Sin embargo, a diferencia de
su discusion explicita sobre la lealtad al Estado, su apego nacional nunca se expresé como tal, sino que se daba por
sentado. Esto se inferia no tanto el material de las entrevistas, sino de observar las interacciones de los miembros
durante los trabajos de la logia.

Por ejemplo, el presidente de la logia Urim daba un sermén en cada sesidn de trabajo de la logia. En una ocasién, abrié
el sermdn parafraseando la famosa frase del presidente estadounidense John F. Kennedy, declarando que los miembros
de la logia debian preguntarse “no lo que la masoneria en Israel puede hacer por nosotros, sino lo que nosotros
podemos hacer por la masoneria en Israel.” Para arrojar luz sobre esta cuestion, el presidente de Urim menciond un
tema actual, el de los evasores del servicio militar, que acababa de estar en el centro del debate publico después de
gue se descubriera que celebridades de un programa de telerrealidad habian evadido el servicio militar. Se inicié una
discusion animada entre los miembros de la logia sobre la gran importancia del servicio militar en la reserva. Un
miembro sefiald que habia otros grupos que desobedecian drdenes militares, recordando un evento de ese mismo dia
en el que soldados judios religiosos se negaron a participar en el desalojo forzado de dos familias judias que se habian
asentado en una casa en disputa en la ciudad de Hebrdn, en Cisjordania. Sin embargo, matizé sus comentarios diciendo
gue no queria opinar sobre un tema politico. Un miembro mas joven que estaba a mi lado murmurd que el asunto era,
de hecho, politico; la asociacidon de estos soldados religiosos con los evasores del servicio militar aparentemente lo
inquietaba.

Unos dias después intercambié opiniones sobre el evento con Yoav, uno de mis amigos judios en la logia Urim. Le
sorprendid que tantos en la logia se mostraran en contra de los evasores del servicio militar. Los asuntos de actualidad
se habian discutido antes en la logia, dijo, pero nunca cuestiones politicas controvertidas. Mencioné como, en otra

115



ocasion, el presidente de la logia incorpord en el ritual de la “Cadena de Hermanos” que cierra cada trabajo de la logia,
una suplica especial por el retorno de los soldados israelies capturados en 2006 en el Libano y en la Franja de Gaza, un
gesto que no generd reservas. A la luz de estos incidentes, ambos nos preguntamos si abordar a los soldados
capturados durante una ceremonia masodnica oficial no estaba en la misma linea que debatir sobre el servicio militar
durante los trabajos de la logia. ¢ No eran todos estos temas, al fin y al cabo, politicos? Intenté imaginar cdmo se habria
sentido Rafig, el nuevo miembro arabe que se habia unido a Urim, si hubiera estado presente ese dia durante el debate
sobre el servicio militar.

Este ejemplo ilustra las sutilezas del apego sionista entre los masones judios locales, un apego que se enmarca en
términos de ciudadania, pero que, en realidad, se basa en una ideologia nacional. Los relatos de los miembros
alternaban entre las menciones de la prohibicién oficial masdnica sobre los debates politicos, la lealtad declarada al
Estado y una identificacidon no expresada pero asumida con la nacidn israeli-sionista, que a veces se trasladaba al ritual
masoénico oficial. La categoria mediadora entre estas posturas era la ciudadania, asociada con la contribucién activa al
bien comun, pero abordada menos en términos de valores universales de la humanidad en general y mas en conjunto
con el ethos sionista, como en la controversia sobre el servicio militar (judio) y la identificacién no controvertida con
los soldados israelies desaparecidos en combate. Las corrientes nacionales subyacentes de la ciudadania a menudo se
enmascaraban como algo no problematico, precisamente debido a su supuesta diferenciacidon de las controversias
politicas explicitas de la sociedad israeli.

Para concluir, describi brevemente los lazos sociales y los puntos de vista de los miembros judios y arabes de la
masoneria israeli. Los miembros compartian los valores masoénicos de fraternidad asociados con el liberalismo
(occidental), el humanitarismo y una civilidad ilustrada de clase media alta. Sin embargo, estos valores morales y
universales fueron sistematicamente traducidos en varias preferencias particularistas. Mientras que los miembros
arabes enfatizaban los valores fraternales, solo rara vez y de manera evasiva mencionaban los apegos nacionales. Los
relatos de los miembros judios, en cambio, daban por sentado las corrientes subyacentes de nacionalismo sionista de
su lealtad declarada al Estado de Israel. Al mismo tiempo, al cooperar conjuntamente en una organizacion que
fomentaba vinculos fraternales entre las dos comunidades, los miembros locales fueron capaces, no de resolver sus
diferentes preferencias y tensiones particularistas, sino de contenerlas dentro de los lazos de sociabilidad masdnica. El
modelo resultante de solidaridad representa un intento pragmatico de incorporar tanto las preferencias civicas como
las nacionales dentro de la practica masénica.

Danny KAPLAN

Liens fraternels et civiques entre les francs-macgons juifs et arabes en Israél
par Danny KAPLAN

En 1995, la Grande Loge Maconnique d’Argentine a décerné le Prix
Maconnique International de la Paix aux eprésentants des loges
maconniques de Tel Aviv et de Nazareth pour avoir renforcé les liens
fraternels et les contacts personnels entre les francs-macons juifs et arabes
en Israél, et pour avoir promu la coexistence pacifique. Face au conflit
militaire israélo-arabe toujours en cours, I'aliénation entre les citoyens juifs
et arabo-palestiniens est restée une fracture centrale dans la société
israélienne, avec des liens sociaux limités entre les deux communautés.
Dans ce contexte, cet article décrit les relations internes entre les membres
juifs et arabo-palestiniens de la franc-macgonnerie israélienne ainsi que leurs
conceptions de la fraternité, de la citoyenneté et du nationalisme, en

116



s'appuyant sur une étude ethnographique des activités magonniques locales.

La franc-magonnerie, la plus grande et la plus ancienne organisation fraternelle au monde, s’est répandue a I'échelle
mondiale depuis le XVllle siecle et est arrivée au Moyen-Orient portée par les ailes de I'impérialisme britannique et
francais. Structurée comme une société quasi-secréte, elle a peut-étre formé le premier réseau social d’envergure
mondiale des temps modernes. Les historiens ont noté comment ses principes proclamés de fraternité universelle et
de civilité éclairée se sont, dans divers cas, traduits en identifications nationalistes particularistes ou eurocentriques
parmi les membres locaux. D’une part, dans les espaces fermés des loges maconniques, des hommes d’origines
professionnelles, sociales, religieuses et ethniques diverses pouvaient discuter de questions de constitution,
d’autogouvernance et d’ordre social et négocier leurs désaccords en utilisant un vocabulaire politique civique et
démocratique. D'autre part, des membres individuels des loges magonniques ont souvent participé a des luttes pour
I'indépendance nationale, comme cela a été observé aux Etats-Unis et en Amérique latine, lors de la révolution
constitutionnelle iranienne de 1905-1907, de la révolution des Jeunes Turcs en 1908 et de la premiére révolution
démocratique en Egypte en 1924,

Face a des régimes antidémocratiques, il est facile de comprendre pourquoi les francs-magons pourraient rejoindre
des révolutions nationales au nom des valeurs universelles libérales. Mais méme apreés la création des Etats-nations,
les membres des loges locales ont souvent privilégié le patriotisme par rapport a l'universalisme. La question de
I'attachement national est particulierement pertinente dans le cas israélien, ou les loges magonniques se sont
organisées en 1953 en une organisation nationale nommée la Grande Loge de I’Etat d’Israél (ci-aprés GLSI), incorporant
toutes les loges qui sont passées sous la souveraineté israélienne apres 1948. La GLSI adheére aux principes orthodoxes
de la franc-magonnerie anglaise traditionnelle, parmi lesquels une croyance déclarée en Dieu (ou en un Etre Supréme)
et I'exclusion des femmes de la qualité de membre, bien que les épouses des membres jouent souvent des réles actifs
dans la vie sociale des loges. On estime qu’il y a entre 1 200 et 2 000 membres actifs dans quelques 55 loges actives a
travers Israél. Chaque loge jouit d’'une autonomie significative par rapport a l'organisation centrale. Alors que la
majorité des membres sont juifs, quatre loges dans le nord d’Israél ont principalement des membres arabes chrétiens,
avec une participation druze et musulmane trés faible voire négligeable. Deux loges mixtes arabo-juives fonctionnent
a Haifa et a Jérusalem.

Aprés des décennies de croissance progressive, les derniéres années ont vu une petite mais constante diminution des
effectifs, reflétant un déclin similaire de I'attrait de la franc-maconnerie a I'échelle mondiale. Alors que, durant ses
premieres années, l'ordre attirait des membres des couches sociales supérieures, ces derniéres décennies, la
composition des membres est devenue plus hétérogene et comprend de plus en plus des hommes issus de la classe
moyenne et moyenne-inférieure. La majorité des membres ont plus de soixante ans, et I'admission se fait
généralement autour de I'age de la retraite. Les nouveaux membres sont majoritairement recrutés par des liens
familiaux, des collégues de travail ou des réseaux sociaux.

Le travail des loges au sein de la GLSI se déroule dans huit langues : hébreu, arabe, anglais, turc, russe, espagnol,
francais et roumain. Les loges contemporaines jouent encore un réle d’enclave sociale pour les immigrants juifs, tant
récents qu’anciens, qui peuvent conserver et cultiver la langue, les coutumes culturelles et parfois les rituels
macgonniques uniques de leur pays d’origine.

Contrairement a ses homologues en Europe, dans les Amériques et en Turquie, ou I'impact historique de la franc-
maconnerie est non seulement bien documenté mais aussi publiquement reconnu, la franc-magonnerie a peu de
présence publique en Israél et dans le Moyen-Orient arabe, a I'exception peut-étre de la croyance populaire en une
conspiration judéo-sioniste-maconnique visant a controler le monde.

Ce qui suit décrit les relations entre juifs et arabo-palestiniens au sein de la GLSI et examine leurs conceptions de la

fraternité, de la citoyenneté et du nationalisme. L'aspect le plus remarquable de la participation arabe a la GLSI est la
prévalence des membres arabes dans les postes de direction. En 2010, la GLSI a élu Nadim Mansour comme son

117



nouveau Grand Maitre (Président). Mansour est un arabe grec-orthodoxe de la loge d’Acco (dont son pére était le
fondateur) dans la ville d’Acre, au nord du pays.

Deux autres Arabes palestiniens ont servi comme Grands Maitres : Yakob Nazee en 1933 et Jamil Shalhoub en 1981.

Tres peu d’organisations et d’associations civiques a I'échelle nationale en Israél comptent des citoyens arabes au
sommet de la hiérarchie.

Il semble que, malgré sa structure relativement ségréguée, un noyau solide de membres juifs et arabes entretiennent
des liens sociaux entre leurs loges respectives et, de plus, participent conjointement aux processus décisionnels
démocratiques a I'’échelle plus large de I'assemblée générale de la GLSI.

La participation aux loges maconniques offre des opportunités de réseautage social qui peuvent potentiellement
favoriser la mobilité professionnelle dans la vie réelle, et pas seulement dans I'administration maconnique. Pour les
citoyens arabes qui souffrent de discrimination systématique sur le marché du travail israélien, tant dans le secteur
public que privé, ces réseaux sociaux peuvent étre d’autant plus significatifs. Pendant mon travail de terrain dans la
loge juive d’Urim, j’ai rencontré Rafig, un jeune arabe chrétien. Il était membre d’une loge arabophone dans le nord
d’Israél qui entretenait des liens réguliers avec Urim. Rafiq s’est lié d’amitié avec certains des jeunes membres d’Urim
et a commencé a assister régulierement aux activités de la loge.

Finalement, il est devenu membre a part entiere. J'ai appris qu’il prévoyait de déménager dans la région métropolitaine
de Tel Aviv. En rejoignant une loge locale, il a pu établir des liens personnels presque immédiatement et obtenir un
soutien social qui pourrait l'aider a faciliter son arrivée imminente dans un nouvel environnement social,
principalement juif.

Qu’elle procure ou non des avantages de carriére, I'association entre la franc-maconnerie et I'ascension professionnelle
semble étre appréciée par les membres, en particulier lorsqu’elle est liée a la question des relations arabo-juives. Ainsi,
un membre juif se souvient de I'excitation qu’il a ressentie lors d’une réception spéciale organisée par sa loge pour un
frére magon arabe, nommé a la Cour supréme d’Israél :

“Je le connaissais bien. La réception a eu lieu avec toutes les épouses des membres et nous avons invité les loges
arabophones du nord. Le hall était donc rempli de personnes venues du nord [d’Israél], avec nos propres membres et
nos épouses. Lorsqu’il est arrivé, il a presque fondu en larmes d’émotion, c’était trés émouvant.”

Dans I'ensemble, les interviewés juifs ont présenté une image plutét idéalisée des relations magonniques entre Arabes
et Juifs. Noam a raconté ses interactions entre sa loge juive dans le centre d’Israél et la loge arabe de Nazareth :
“Quand vous rencontrez un Frére venant d’ailleurs, c’est un sentiment spécial, un sentiment de fraternité. Par exemple,
la loge de Nazareth a organisé [une activité] ol chaque fois, une famille différente accueillait d’autres familles [de
membres] chez elle. Nous y allions avec nos épouses, et nous nous réunissions tous chez I’un des Fréres pour faire une
activité sociale, rien de particuliéerement magonnique. Si seulement tout le monde en Israél et dans le monde pensait
comme les Fréeres magons... il y aurait eu la paix mondiale depuis longtemps.”

Il est intéressant de noter comment cette promesse de coexistence pacifique repose sur plusieurs principes
maconniques distincts associés a la fraternité. Tout d’abord, elle fait écho a la notion de “des étrangers devenus amis”
gue beaucoup de membres évoquent pour décrire comment les rencontres magonniques aléatoires dans la rue avec
des membres non familiers, ainsi que les rituels de visite dans des loges d’autres pays, peuvent instantanément et
miraculeusement surmonter les barrieres entre étrangers. Noam a choisi d’invoquer ce “sentiment spécial de
fraternité” en rencontrant un macon “venu dailleurs” pour décrire les interactions sociales avec ses concitoyens
israéliens. Cela témoigne du niveau habituel de distanciation entre Juifs et Arabes dans la société israélienne. Dans ce
contexte, la “magie” de la fraternité maconnique semble d’autant plus puissante.

118



Deuxiemement, favoriser des liens fraternels impartiaux est considéré comme une grande vertu et un
accomplissement spécial que tout le monde n’est pas capable d’atteindre. Plusieurs membres ont souligné que cette
vertu est d’autant plus valorisée dans le contexte israélien et du Moyen-Orient, étant donné le conflit militaire et
politique environnant, comme I'a décrit de maniéere concise Pinhas, un haut fonctionnaire juif de la GLSI :

« Il y a de bons liens entre nous tous, chrétiens, musulmans et juifs... Nous leur rendons visite, ils viennent nous voir. I
y a a peine un instant, je parlais avec un gars qui vit dans la zone de guerre au nord, un arabe musulman, et je l'ai
appelé pour voir comment il allait. C’est I'idée de base, parce que nous sommes tous ensemble dans cette situation.
Vous ne pouvez pas séparer les circonstances politiques de la franc-magonnerie ; il faut atteindre un niveau trés élevé
de moralité pour distinguer la franc-magonnerie [d’un cété] des relations politiques entre Etats ou peuples [de 'autre]. »

Troisiemement, les liens fraternels magonniques sont non seulement considérés comme moralement supérieurs, mais
également tres émotionnels, et peuvent se transformer en relations plus personnelles et inclusives. Dans cette optique,
pour souligner la qualité des interactions sociales entre membres juifs et arabes, certains interviewés ont décrit
comment ces liens se sont étendus a leurs familles. Itzik, de Tel-Aviv, se souvient du développement de son lien
d’enfance avec Nadim Mansur, qui deviendrait plus tard Grand Maitre. Notez encore une fois comment cet

exemple est situé dans le contexte du conflit militaire environnant :

« La conception était celle d’une coexistence pacifique entre les Arabes et les Juifs... Mon pére et ce chrétien d’un village
[du nord] ont développé une relation trés spéciale... Et Nadim Mansur, son fils, et moi sommes devenus des dmes
sceurs... Nous sommes toujours en contact aujourd’hui, nous nous voyons 4 ou 5 fois par an... Mais il n’y a pas seulement
un lien entre Nadim et moi, il y en a aussi un entre ses enfants et les miens. Je me souviens que nous leur avions envoyé
des cartes de veeux pour le Nouvel An quelques jours avant que les missiles Scud [iraquiens] ne tombent en 1991 [a Tel-
Aviv pendant la premiere guerre duGolfe]. Alors, quand les missiles ont commencé a tomber, les enfants de Nadim ont
appelé les miens et leur ont dit : « Faites vos valises et venez au village !” »

Bien que des thémes similaires aient parfois été évoqués par les interviewés arabes, leurs récits étaient plus
ambivalents. George, un membre chrétien d’'une loge du nord, a décrit les liens personnels étroits qu’il avait
développés avec un franc-macon juif, soulignant qu’ils seraient restés des étrangers si ce n’était pour la franc-
magonnerie :

« J'ai un bon ami qui a a peu prés I'dge de mon pére... et tu sais quoi, il n’y a pas de barriéres : ni I'dge, ni la langue, ni
la nationalité, rien. Il est beaucoup plus Ggé que moi, il est juif, il n’a aucun lien avec ma culture, et je peux soudainement
décider de I'appeler, de lui raconter une blague, ou de lui dire que je vais passer pour prendre un café. Dans la vie
ordinaire, cela ne serait jamais arrivé, je veux dire, quelle relation pourrait avoir un homme de 75 ans avec un homme
de 40 ans ? »

La version de George sur les étrangers devenus amis souligne que ce qui est en jeu, c’est la suspension des divisions
sociales et culturelles de toute sorte. Cependant, il est intéressant de noter que, bien que ses propos n’aient pas ignoré
la barriere ethno-nationale en décrivant son amitié étroite, il a choisi d’illustrer et d’élargir la distance pergue avec son
ami en insistant sur la barriére de I'age, une forme de différence universelle qui est politiquement moins sensible. De
plus, lorsqu’on lui a posé une question explicite sur les interactions arabo-juives dans l'organisation, George a tenu a
rejeter le concept méme d’interactions « mixtes ».

Interviewer : Y a-t-il des loges mixtes ou juifs et arabes travaillent ensemble ?

George : « C’est une question piege, pas une trés bonne question. De notre point de vue intérieur, I’'Ordre accepte des
personnes honnétes, justes, libres et morales, indépendamment de leur origine... [A I'époque] il n’y avait pas de
séparation totale [entre juifs et palestiniens/arabes], et vraiment, il ne devrait pas y avoir de telle séparation totale, car
cela va a I'encontre du principe abstrait de la franc-magonnerie, nous ne nous soucions pas de la religion, de la race ou
de la nationalité... et quand vous parlez de loges mixtes, vous voulez dire des loges avec des membres de nationalités
différentes, mais nous traitons les francs-magons comme des francs-magons, point final. »

119



Pour récapituler, certaines loges et certains membres de la GLSI ont maintenu des liens de sociabilité relativement
solides aux niveaux organisationnel et personnel. Comment ces récits (quelque peu idéalisés) des liens sociaux entre
membres juifs et arabes de la GLSI s‘articulent-ils avec la fracture nationale entre juifs et arabes dans la société
israélienne ?

Tout au long de I'histoire moderne, la franc-magonnerie a représenté des valeurs universelles de libéralisme et
d’humanitarisme. Cependant, cet universalisme a été sujet a des interprétations variables selon les périodes et les
groupes sociaux. Les points de vue des francs-macons israéliens contemporains refletent des dilemmes similaires dans
la réconciliation des valeurs universelles avec leur compréhension de la loyauté envers I’Etat, de la citoyenneté et du
nationalisme. En apparence, les francs-macons israéliens adherent a la directive magonnique orthodoxe qui interdit
toute discussion politique ou religieuse controversée dans le cadre des travaux en loge. Certains ont interprété ces
considérations comme interdisant non seulement les discussions politiques et religieuses, mais aussi tout discours
critique envers I'Etat d’Israél, comme I'a expliqué un interviewé :

« On ne peut pas parler contre la religion ou contre I’Etat, et il ne faut pas susciter de disputes ou faire quoi que ce soit
qui s’oppose a I’Etat. Avant tout, il y a I'Etat ! Si vous vivez dans ce pays, vous devez le respecter et respecter ses régles,
donc vous ne devez rien faire contre I'Etat. »

Dans ce récit, I'interdiction de critiquer I'Etat, qui découle indirectement de I'interdiction de I'implication politique,
s’est transformée en un devoir déclaré de loyauté envers I'Etat. Limportance de cette loyauté est réapparue lorsque
j’ai officiellement demandé a devenir membre de la loge Urim en 2007. Deux représentants de la loge sont venus chez
moi pour m’interviewer et préparer une lettre de recommandation officielle a I'assemblée de la loge. lls m’ont remis
un formulaire d’admission ou je devais répondre a plusieurs questions philosophiques sur ma compréhension de la
moralité et de la justice, de I'entraide mutuelle et de la bonne citoyenneté. Curieusement, mes visiteurs ont
principalement insisté sur ce dernier concept, expliquant que, puisque la loge évitait de s’'impliquer dans les questions
politiques, 'obéissance a I'Etat était d’'une importance primordiale. En d’autres termes, ils ont réinterprété la question
de la bonne citoyenneté comme une question de loyauté envers I'Etat et 'ont ensuite reliée au principe magonnique
de non-engagement politique, négligeant le fait que déclarer allégeance a I'Etat est en soi un acte politique.

Au-dela de la question de la citoyenneté et de la loyauté envers I'Etat, le nationalisme représentait une autre source
d’attachement collectif, bien qu’il soit rarement abordé directement par les membres. Les rares références éparses au
nationalisme, et plus spécifiguement au sionisme parmi les membres arabes, présentent une image complexe et
ambivalente. D’'un coté, certains membres arabes s’identifient a une nationalité israélienne, comme I'a noté un
interviewé en faisant référence a une déclaration d’un ancien Grand Maitre :

« De naissance, je suis arabe, de religion, chrétien, de nationalité, israélien, et d’idéologie, franc-magon. »

Bien que je n‘aie pas observé d’identification directe des membres arabes avec I'idéologie sioniste a proprement parler,
I'affiliation au sionisme semble étre la principale accusation soulevée contre les francs-macons arabes par des non-
macons dans leurs communautés. Par exemple, lorsque j'ai mentionné, lors d’un cours universitaire, que j'étudiais la
franc-magonnerie locale et que j'avais rencontré des membres arabes, une de mes étudiantes arabes, aux fortes
convictions nationales palestiniennes autoproclamées, m’a dit que dans sa communauté, les francs-magons arabes
étaient percus comme des collaborateurs sionistes, écho de la croyance populaire en une conspiration judéo-sioniste-
maconnique. Un de mes informateurs m’a également raconté que des candidats macgons de la loge de Nazareth, apres
avoir rejoint l'ordre, ont été excommuniés par leurs familles jusqu’a ce gu’ils soient contraints de quitter I'organisation.

Face a ce stigmate extérieur, ou les francs-macons arabes sont qualifiés de prosionistes, il n’est pas surprenant que lors
de l'une des rares occasions ol un interviewé arabe a exprimé une position idéologique, il ait transmis une position
explicitement non sioniste, voire antisioniste : « Si tu me demandes si cela a changé mon point de vue sur le sionisme,
alors non, ¢a ne I'a pas fait, parce que je suis antisioniste, que puis-je faire. Donc, cela n'a pas changé. Je ne rejette pas

120



les Juifs parce qu’ils sont Juifs : le fait est que je suis assis ici et que je parle a des personnes que j'appelle freres, méme
si je n‘ai rien en commun avec eux ; [tout] ce que nous avons en commun, c’est notre humanité, point final. »

Tandis que la position des membres arabes sur le sionisme était pour la plupart évasive ou ambivalente, les membres
juifs affichaient une forte identification avec I'éthos et I'idéologie sionistes. Cependant, contrairement a leur discussion
explicite sur la loyauté envers I'Etat, leur attachement national n’était jamais exprimé en tant que tel, mais plutét pris
pour acquis. Cela pouvait étre déduit non pas tant des entretiens, mais en observant les interactions des membres
pendant les travaux de la loge.

Par exemple, le président de la loge Urim prononcait un sermon lors de chaque session de travail. Un jour, il a ouvert
son discours en paraphrasant la célébre maxime du président américain John F. Kennedy, déclarant que les membres
de la loge devaient se demander « non pas ce que la franc-magonnerie en Israél peut faire pour nous, mais ce que nous
pouvons faire pour la franc-magonnerie en Israél. » Pour éclairer cette question, le président d’Urim a abordé un sujet
d’actualité, celui des évadés du service militaire, qui venait de faire I'objet d’'un débat public aprés la découverte que
des chanteurs célebres d’une émission de téléréalité avaient évité le service militaire. Une discussion animée s’est
engagée parmiles membres de la loge sur I'importance capitale du service militaire de réserve. Un membre a noté que
d’autres groupes désobéissaient également aux ordres militaires, rappelant un événement survenu plus tét dans la
journée ou des soldats juifs religieux ont refusé de participer a I'expulsion forcée de deux familles juives qui s’étaient
installées dans une maison en litige dans la ville de Hébron, en Cisjordanie.

Cependant, il a nuancé ses remarques en disant qu’il ne voulait pas commenter une question politique. Un membre
plus jeune, debout a c6té de moi, a murmuré que le sujet était effectivement politique ; I'association de ces soldats
religieux avec les évadés militaires semblait I'agiter. Quelques jours plus tard, j'ai échangé des points de vue sur cet
événement avec Yoav, I'un de mes amis juifs de la loge Urim. Il était surpris que tant de membres se soient exprimés
contre les évadés militaires. Les affaires courantes avaient déja été discutées dans la loge, a-t-il dit, mais jamais des
questions politiques controversées. Il a mentionné comment, a une autre occasion, le président de la loge avait
incorporé, dans le rituel de la « Chaine des Freres » qui clot chaque travail de la loge, une priere spéciale pour le retour
des soldats israéliens capturés en 2006 au Liban et dans la bande de Gaza, un geste qui n’avait suscité aucune objection.
A la lumiére de ces incidents, nous nous sommes tous deux demandé si aborder la question des soldats capturés lors
d’une cérémonie magonnique officielle n’était pas en continuité avec le débat sur le service militaire pendant les
travaux de la loge. Ces questions n’étaient-elles pas, en fin de compte, politiques ? J'ai essayé d’imaginer comment
Rafig, le nouveau membre arabe de la loge Urim, qui était absent ce jour-la, aurait réagi pendant le débat sur le service
militaire.

Cet exemple illustre les subtilités de I'attachement sioniste parmi les francs-macons juifs locaux, un attachement qui
est formulé en termes de citoyenneté mais qui, en réalité, repose sur une idéologie nationale. Les récits des membres
oscillaient entre des mentions de I'interdiction magonnique officielle de discuter de questions politiques, la loyauté
déclarée envers I'Etat, et une identification implicite a la nation israélo-sioniste, qui se transposait parfois dans le rituel
maconnique officiel. La catégorie médiatrice entre ces positions était la citoyenneté, associée a une contribution active
au bien commun, mais abordée moins en termes de valeurs universelles de I'humanité dans son ensemble, et
davantage en lien avec I'éthos sioniste, comme dans la controverse sur le service militaire (juif) et I'identification non
controversée avec les soldats israéliens portés disparus. Les courants nationaux sous-jacents de la citoyenneté étaient
souvent masqués en tant qu’éléments non problématiques, précisément par leur différenciation supposée des
controverses politiques explicites de la société israélienne.

Pour conclure, j’ai brievement décrit les liens sociaux et les points de vue des membres juifs et arabes de la franc-
maconnerie israélienne. Les membres partageaient des valeurs maconniques de fraternité associées au libéralisme
(occidental), a 'humanitarisme et a une civilité éclairée de la classe moyenne supérieure. Cependant, ces valeurs
morales et universelles ont systématiquement été traduites en diverses préférences particularistes. Alors que les
membres arabes insistaient sur les valeurs fraternelles, ils mentionnaient rarement et de maniere évasive leurs
attachements nationaux. En revanche, les récits des membres juifs prenaient pour acquis les courants sous-jacents du

121



nationalisme sioniste dans leur loyauté déclarée a I'Etat d’Israél. En méme temps, en coopérant conjointement au sein
d’une organisation qui nourrissait des liens fraternels entre les deux communautés, les membres locaux ont réussi,
non pas a résoudre leurs différentes préférences et tensions particularistes, mais a les contenir dans les liens de
sociabilité magonnique. Le modeéle de solidarité qui en résulte représente une tentative pragmatique d’incorporer a la
fois les préférences civiques et nationales dans la pratique maconnique.

Danny KAPLAN

122



EMPATIA Y FRATERNIDAD EN EL MUNDO ACTUAL
by David ARRIETA-LOPEZ

Para comenzar a hablar sobre empatia, primero hay que reflexionar sobre el amor y la voluntad en el ser humano,
relacionando a Eros, como fuente u origen de la vida. Eros, con sus flechas doradas, penetra el frio seno de la tierra,
dando origen a la vida misma. Este concepto mitoldgico puede vincularse con la empatia, que es la capacidad de sentir
calidez humana ante el sufrimiento del otro, permitiendo ser afectado y transformado desde las profundidades del ser.
La empatia implica una forma de amor hacia el préjimo que no se limita al entendimiento superficial del
comportamiento humano ni al sentimentalismo, sino que abarca también el cuidado del otro, colocandose en su lugar.
Como dice el dicho popular: “estar en los zapatos del otro” (May, 1969). Es sentir afecto hacia el préjimo, aprendiendo
a respetarlo para que pueda desarrollarse tal cual es, sin sumisiones o servidumbres patoldgicas (Fromm, 1956).

El sentimentalismo es muy diferente de la empatia. Usualmente, las personas tienden a confundir ambos términos. La empatia no
es solamente comprender el sufrimiento que transmiten los otros; es sentir lo que el otro siente sin ser indiferentes. Es
experimentar el dolor, el sufrimiento y la enfermedad del otro; es colocarse en el lugar del desvalido, del mendigo, del
desafortunado. Generalmente, el ser humano busca protegerse de la empatia como mecanismo de defensa. Se rechaza lo que no
se quiere comprender y se desprecia como si fuera una energia negativa o algo toxico. Hoy dia, se escucha con frecuencia la
expresion "esa persona es toxica", lo que a menudo implica un alejamiento en lugar de un intento de comprensién y ayuda. Lo
contrario del amor no es el odio, sino la apatia (May, 1969). Muchas personas creen ser mas humanas al expresar sentimentalismos
en redes sociales como Facebook y YouTube. Publican videos conmovedores para demostrar sensibilidad y preocupacion por
diversas causas, como los animales o el medio ambiente. Sin embargo, esto es superficial y pertenece al mundo de las apariencias.
Es una proyeccion de imagen que, al igual que los medios de comunicacidn tradicionales, no representa una empatia genuina.

Irvin Yalom nos ofrece miultiples ejemplos sobre el sentimentalismo y la falta de cuidado como una forma de evadir la culpa y la
responsabilidad de nuestra existencia (Yalom, 1980). Hoy en dia, es comun ver politicos corruptos que asisten a iglesias con fines
propagandisticos, intentando conmover a los espectadores a través de una pantalla. Yalom describe cdmo una persona puede
conmoverse hasta las lagrimas con una obra de teatro y, al salir, ignorar a un vagabundo pidiendo ayuda en la calle. Aqui se observa
la incoherencia, la hipocresia y la falta de verdadera empatia.

La empatia no es un adorno ni una palabra decorativa utilizada para sentirnos mejores humanamente. Es un proceso
transformador. Preocuparse por el bienestar del otro implica acciones concretas, no solo emociones pasajeras. Otro ejemplo que
Yalom menciona es su propia experiencia contemplando un paisaje hermoso y concluyendo que "la vida es bella". Sin embargo,
pronto se da cuenta de su percepcion egoista: los animales en el océano, que viven angustiados por no ser devorados, no
comparten esa vision idilica.

3 Planteamientos filosoficos.

Erich Seligmann Fromm fue un
destacado psicoanalista,
psicdlogo social y filésofo
humanista de origen judio
aleman. Durante una parte de
su trayectoria se posiciond
politicamente defendiendo la
variante marxista del
socialismo democratico.

Pensamientos.

* "El nacimiento no es un acto, es un

123



MARTES, 1 FEBRERO 2022

LAVANGUARDIA

LA CONTRA

Victor-M. Amela - Ima Sanchis - Lluis Amiguet

Irvin D. Yalom, psic6logo y profesor emérito de psiquiatria en la universidad de Stanford

Tengo 90 afios. Vivo en Palo Alto, California. Soy doctor en Medicina. Viudo, tengo cuatro hijos. Utilizo un
andador pero sigo viendo pacientes como terapeuta, y eso es lo que mas me preocupa, las personas, ese es

el sentido de mivida. Todo lo que hemos vivido y contado queda. Toda mente deja pedacitos trasella

“sQuién no se alegra al sentir
que fue importante para otro?”

1

ace afios, cuando llegué a

Stanford, me encargué de tra-

tar aenfermos terminales.

{Qué descubrié?

Los que mds temen a lamuer-
te son aquellos que se lamentan de lo vivido.
Sihemos amado al préjimo, nos hemos reali-
zado y hemos vivido una buena vida, teme-
mos menos alamuerte.

¢Coémo afecta al inconsciente saber que
vamos amorir?
El deseo de sobrevivir y el temor a la aniqui-
lacién siempre estaran ahi, y tienen un efecto
decisivo en la forma en que vivimos, pero es
Curioso...

Elqué?
La mejor manera de vivir es conectado a los
demas, pero morir es el acto mas solitario de
la vida: te separa de los otros y del mundo;
por eso ante la muerte es tan importante el
poder de la presencia, simplemente estar.

La conciencia es esquiva a la idea de la
muerte.
Si, la autoconciencia es un don supremo, pe-
ro conlleva un elevado precio: 1a heridade la
mortalidad. Pensar en nuestra muerte es co-
mo tratar de mirar al sol, solo se puede sopor-

- A}

tar un rato, por eso solemos proyectarnos al
futuro.

Elfuturo siempre es mis esper
Afrontar la muerte puede ser una experien-
cia que nos haga despertar a una vida mas
plena, porque aunque el hecho fisico de la
muerte nos destruye, su idea nos salva.

Hibleme del poder de las ideas.

Decia Epicuro que debemos almacenar ex-
periencias placenteras y grabarlas hondo en
nuestramemoria. Siaprendemosarevivirlas
una y otra vez, no necesitaremos perseguir
actividades hedonistas y frenéticas cuyo
proposito es eludir el dolor inherente a la
condicion humana.

Pero la preocupacién por la muerte no

siempre es consciente.
Se puede deducir. La busqueda de poder y
reconocimiento y la obsesiva acumulacion
de riqueza son una falsa version de lainmor-
talidad. Y el autoengaio termina por cobrar-
se su precio.

¢Qué herramienta le ha sido de ayuda?

De todos mis afios dedicados a contrarrestar
laansiedad ante lamuerte lo hasidolapropa-
gacion por ondas concéntricas.

ZEn qué consiste?

q

Desde muy jovencito, el doc-
tor Yalom, que combinalain-
vestigacion, la docencia en la
Universidad de Stanford y el
trato con pacientes, trabajo
con personas terminales, in-
cluida su mujer. El resultado
de sus vivencias y aprendiza-
jes sobre la muerte lo cuenta
en Mirar al sol (Destino),
donde explica como superar
el miedo a la muerte para vi-
vir con plenitud el presente.
Sin duda es un terapeuta pe-
culiar que siente con sus pa-
cientes. “La veracidad, tan
crucial para que una terapia
sea efectiva, toma una nueva
dimension cuando el tera-
peutalidiacon franquezacon
los problemas existenciales.
Debemos abandonar un mo-
delo médico que supone que
el terapeuta debe ser desapa-
sionado e inmaculado. Todos
nos enfrentamos a un mismo
terror: la herida de la morta-
lidad”, por eso nos aconseja:
sea amable, se sentira mejor
consigo mismo.

Todos creamos circulos concéntricos de in-
fluencia que pueden afectar a los demas du-
rante afnos e incluso generaciones, del mis-
mo modo que los circulos que se forman al
arrojar una piedra a un estanque se siguen
expandiendo aunque no podamos verlos.

Eltiempo nos borra.

Pero podemos dejar algin consuelo alos de-
mas, un gesto, algode nuestraexperienciade
vida. ;Quién no se alegraal sentir que, de for-
ma indirecta, fue importante para otro?

&Quién lo fue parausted?

Gracias a mi trabajo he podido dar y recibir
parte de mi aprendizaje, porque muchos de
mis pacientes terminales se volvieron sabios
en ese trance. He tenido muchos maestros.

Citeme auno.

Poco antes de morir Jerome Fank, uno de
mis profesores en Johns Hopkins, pese aque
sufria demencia severa me dijo: “Aun cuan-
do se haya perdido todo, nos queda el placer
de simplemente ser”. Atesoro ese regalo.
iDeberiabastarnos?

Permitame un consejo de Nietzsche: evitael
no vivir tu vida, decia. Cumple contigo mis-
mo, realiza tu potencial, vive audaz y plena-
mente. Entonces, y solo entonces, muere sin
lamentarlo,

Sabias palabras.

Schopenhauer decia que al final no tenemos
nuestros bienes, sino que ellos nos tienen a
nosotros. Es una manera directa de pasar de
lo superficial alo profundo.

Esti claro.

La mitad de nuestras preocupaciones y an-
siedades, escribio, surgen de la preocupa-
cién por laopinion de los demas. Es una espi-
na que debemos extraer de nuestra carne.

Esencial.

Lo que somos es lo tnico que importa. Una
buena conciencia, insistia Schopenhauer,
significa mas que una buena reputacion. La
ecuanimidad interna surge de saber que lo
que nos perturba no son las cosas, sino la for-
ma en que las interpretamos.

Un colega suyo, Adolph Meyer, también
decia: “No te rasques donde no te pica”.
sPor qué me he metido en este tema tan des-
agradable y aconsejo que se bucee en é1?

Eso.

Porque lamuerte si pica, aflora en una varie-
dad de sintomas y es fuente de muchas ten-
siones y conflictos. Afrontarla nos permite
entrar de nuevo ennuestras vidas de unama-
neramas profunda y compasiva.

;Trabajar conlamuerte nos ensefiasobre

lavida?
Aceptar nuestra finitud hace que entenda-
mos que cada momento es precioso, aumen-
ta nuestra compasion por nosotros mismosy
los demis seres humanos. Nos cambia.

IMA SANCHIS

Erich Fromm también resalta la diferencia entre sentimentalismo y empatia al hablar del respeto. Explica que la palabra
proviene del latin "respicere", que significa "mirar al otro". Respetar no es sumisién ni reverencia; es reconocer y
comprender la humanidad del otro.

La fraternidad, por su parte, es el reconocimiento de que todos formamos parte de una misma comunidad, donde el
bienestar de cada persona impacta en el bienestar colectivo. Sin empatia ni fraternidad, el mundo se vuelve frio,
indiferente y hostil. La sociedad se fragmenta, afectando la comunicacién fraterna. El mundo ha perdido el contacto
calido y directo y se ha convertido en esquizoide, entendiendo este término como la falta de contacto genuino. Esta
desconexién empatica y fraterna se traduce en frialdad, indiferencia y conflictos que llevan a guerras y destruccion.

124



En la actualidad, vivimos en una sociedad anti-fraternal, totalmente desconectada y aislada vivencialmente, pero
conectada y conmovida artificialmente. Rollo May predijo esta tendencia antes de que existieran los avances
tecnoldgicos modernos. A pesar de sus beneficios, la tecnologia también tiene un lado deshumanizante debido a su
rapidez. No dominamos la tecnologia; por el contrario, la tecnologia nos domina, lo que se evidencia en fendmenos
como la adiccion a las redes sociales.

El reto de la humanidad no es eliminar la tecnologia, ya que esta es una extension del ser humano. Es imprescindible
para la supervivencia moderna. Sin embargo, es fundamental recuperar la empatia y la fraternidad. El sentimiento
fraternal ha disminuido, y es necesario construir puentes para dialogar y vivir la vida de manera mas plena.

David Arrieta-Lopez

Referencias

e Fromm, E. (1956). El arte de amar. Harper & Row.

* May, R. (1969). Love and Will. W.W. Norton & Company.
¢ Yalom, . (1980). Existential Psychotherapy. Basic Books.

EMPATHY AND FRATERNITY IN THE MODERN WORLD
by David ARRIETA-LOPEZ

To begin discussing empathy, one must first reflect on love
and will in the human being, linking Eros as the source or
origin of life. Eros, with his golden arrows, penetrates the
cold bosom of the earth, giving rise to life itself. This
mythological concept can be connected with empathy,
which is the capacity to feel human warmth in the face of
another’s suffering, allowing one to be affected and
transformed from the depths of one’s being. Empathy
implies a form of love toward one’s neighbor that goes
beyond a superficial understanding of human behavior or
mere sentimentality; it also encompasses caring for the
other by putting oneself in their place. As the popular saying goes: «to walk in someone else’s shoes» (May, 1969). It

is to feel affection for one’s neighbor, learning to respect them so that they may develop as they truly are, without
pathological subjugation or servitude (Fromm, 1956).

Sentimentalism is very different from empathy. People usually tend to confuse the two terms. Empathy is not merely
about understanding the suffering conveyed by others; it is about feeling what the other feels without indifference. It
is to experience another’s pain, suffering, and illness; it is to put oneself in the place of the downtrodden, the beggar,
the unfortunate. Generally, human beings try to shield themselves from empathy as a defense mechanism. One rejects
what one does not wish to understand and despises it as if it were a negative or toxic energy. Nowadays, the expression
«that person is toxic» is frequently heard, which often implies distancing oneself rather than attempting understanding
and help. The opposite of love is not hatred, but apathy (May, 1969). Many people believe they are more human by
expressing sentimentalism on social networks such as Facebook and YouTube. They post moving videos to demonstrate
sensitivity and concern for various causes, such as animals or the environment. However, this is superficial and belongs
to the world of appearances. It is an image projection that, like traditional media, does not represent genuine empathy.

125



Love’s Executioner
and Other Tales of Psychotherapy

IRVIN D. YALOM

*Dr Yalom demonstrates that in the I‘i,'_f/ll hands,
the. stuff of therapy has the interest of the richest
and most inventive fiction’ THE NEW YORK TIMES

The essential difference between
the unhappy, neurotic type person
and him of great joy is the

Irvin Yalom offers us multiple examples of sentimentalism and a
lack of care as a way to evade the guilt and responsibility of our
existence (Yalom, 1980). Today, it is common to see corrupt
politicians attending churches for propagandistic purposes,
attempting to move viewers through a screen. Yalom describes
how a person can be moved to tears by a play and, upon leaving,
ignore a homeless person asking for help on the street. Here one
observes incoherence, hypocrisy, and a lack of true empathy.

Empathy is not an ornament or a decorative word used to make
us feel better about our humanity. It is a transformative process.
Caring for the well-being of others implies concrete actions, not
just fleeting emotions. Another example mentioned by Yalom is
his own experience of contemplating a beautiful landscape and
concluding that «life is beautiful». However, he soon realizes his
selfish perception: the animals in the ocean, anguished at the
fear of being devoured, do not share that idyllic vision.

Erich Fromm also underscores the difference between
sentimentalism and empathy when discussing respect. He
explains that the word comes from the Latin «respicere», which
means «to look at the other». To respect is not to submit or show
reverence; it is to recognize and understand the humanity of the
other.

Fraternity, on the other hand, is the recognition
that we all belong to the same community, where
the well-being of each individual affects the
collective well-being. Without empathy or

difference between get and give. fraternity, the world becomes cold, indifferent, and

Erich Fromm

hostile. Society fragments, undermining fraternal
communication. The world has lost warm, direct
contact and has become schizoid—in this sense, a
lack of genuine connection. This empathetic and
fraternal disconnection translates into coldness,

indifference, and conflicts that lead to wars and destruction.

Today, we live in an anti-fraternal society, completely disconnected and experientially isolated, yet artificially connected
and moved. Rollo May predicted this trend long before modern technological advances existed. Despite its benefits,
technology also has a dehumanizing side due to its speed. We do not master technology; rather, technology masters
us, as evidenced by phenomena such as addiction to social networks.

The challenge for humanity is not to eliminate technology, since it is an extension of the human being and is essential
for modern survival. However, it is crucial to recover empathy and fraternity. The fraternal sentiment has diminished,
and it is necessary to build bridges for dialogue and to live life more fully.

David Arrieta-Lopez

126



References

e Fromm, E. (1956). The Art of Loving. Harper & Row.

* May, R. (1969). Love and Will. WW. Norton & Company.
¢ Yalom, . (1980). Existential Psychotherapy. Basic Books.

EMPATHIE ET FRATERNITE DANS LE MONDE ACTUEL
par David ARRIETA-LOPEZ

Pour commencer a parler d’empathie, il faut d’abord réfléchir sur 'amour et la volonté chez I'étre humain,
en liant Eros comme source ou origine de la vie. Eros, avec ses fleches d’or, pénétre le sein froid de la terre,
donnant ainsi naissance a la vie elle-méme.

Ce concept mythologique peut étre associé a I'empathie, qui est la capacité de ressentir une chaleur humaine
face a la souffrance d’autrui, permettant d’étre affecté et transformé depuis les profondeurs de I'étre.
Lempathie implique une forme d’amour pour son prochain qui ne se limite pas a une compréhension
superficielle du comportement humain ni au sentimentalisme, mais englobe également le soin apporté a
I'autre en se mettant a sa place.

Comme le dit le proverbe : « se mettre a la place de l'autre » (May, 1969).

C’est ressentir de I'affection pour son prochain, en apprenant a le respecter afin gu’il puisse se développer
tel qu’il est, sans soumissions ni servitudes pathologiques (Fromm, 1956).

Le sentimentalisme est tres différent de I'empathie. Habituellement, les gens ont tendance a confondre ces
deux termes. Lempathie ne consiste pas seulement a comprendre la souffrance que transmettent autrui ;
c’est ressentir ce que l'autre ressent sans rester indifférent. C'est éprouver la douleur, la souffrance et la
maladie de l'autre ; c’est se mettre a la place du démuni, du mendiant, du malheureux.

En général, I'étre humain cherche a se protéger de I'empathie en tant que mécanisme de défense. On rejette
ce que I'on ne veut pas comprendre et on le

Puychistre, auteur américaln méprise comme s'il s’agissait d’une énergie

né de parents russes. négative ou de quelque chose de toxique. De
EROCHMV ORSRACHYS Hapi nos jours, on entend fréquemment
1956 et professeur émérite J ’ q

de psychiatrie 2 Stanford I'expression « cette personne est toxique »,
depuis 1994, il mene de front ce qui implique souvent de s’éloigner plutot
une double carriére de )
psychiatre et d’animateur de gue de tenter de comprendre et d’aider.
thérapies de groupe. Lopposé de I'amour n’est pas la haine, mais

Auteur d'une dizaine , .
d'ouvrages, dont trois romans I apathle (May' 1969)'

traitant de I'univers Beaucoup de personnes se croient plus

fsyc"_°'he'ap°"“°“e,’ humaines en exprimant leur sentimentalisme
Et Nietzsche a pleuré" (1991) i .
Irvin Yalom "Mensonges sur le divan” (1996)  SUr des réseaux sociaux tels que Facebook et

“La Méthode Schopenhauer” (2005 YoyTube. Elles publient des vidéos
émouvantes pour montrer leur sensibilité et leur préoccupation pour diverses causes, comme les animaux

127



ou I'environnement. Cependant, cela est superficiel et reléve du monde des apparences. C’est une projection
d’image qui, tout comme les médias traditionnels, ne représente pas une véritable empathie.

Irvin Yalom nous offre de multiples exemples de sentimentalisme et de manque de sollicitude, utilisés comme
moyen d’éviter la culpabilité et la responsabilité de notre existence (Yalom, 1980). De nos jours, il est courant
de voir des politiciens corrompus fréquenter des églises a des fins de propagande, tentant d’émouvoir les
spectateurs a travers un écran. Yalom décrit comment une personne peut étre émue aux larmes par une
piece de théatre et, en sortant, ignorer un sans-abri demandant de I'aide dans la rue. Ici se constatent
I'incohérence, I’hypocrisie et le manque de véritable empathie.

Lempathie n’est pas un ornement ni un mot décoratif utilisé pour
nous sentir meilleurs sur le plan humain. C’est un processus
EdehEromem (1900-1560) transformateur. Se soucier du bien-étre d’autrui implique des
SRS o Ctions concrétes, et non seulement des émotions passagéres. Un
autre exemple mentionné par Yalom est sa propre expérience en
contemplant un paysage magnifique et en concluant que « la vie
est belle ». Cependant, il se rend rapidement compte de sa
perception égoiste : les animaux dans I'océan, qui vivent dans
I'angoisse de ne pas étre dévorés, ne partagent pas cette vision

idyllique.

Erich  Fromm souligne également la différence entre
sentimentalisme et empathie lorsqu’il parle du respect. Il explique
qgue le mot prowent du latin « respicere », qui signifie « regarder I'autre ». Respecter n’est pas une soumission
ni une révérence ; c’est reconnaitre et comprendre I’humanité de 'autre.

La fraternité, quant a elle, est la reconnaissance que nous faisons tous partie d'une méme communauté, ou
le bien-étre de chaque personne impacte le bien-étre collectif. Sans empathie ni fraternité, le monde devient
froid, indifférent et hostile. La société se fragmente, affectant la communication fraternelle. Le monde a
perdu le contact chaleureux et direct et est devenu schizoide, ce terme désignant I'absence de contact
authentique. Cette déconnexion empathique et fraternelle se traduit par la froideur, l'indifférence et des
conflits qui ménent a des guerres et a la destruction.

Actuellement, nous vivons dans une société anti-fraternelle, totalement déconnectée et isolée sur le plan
expérientiel, mais artificiellement connectée et émue. Rollo May avait prédit cette tendance avant
I'avenement des avancées technologiques modernes. Malgré ses bénéfices, la technologie a également un
cOté déshumanisant en raison de sa rapidité. Nous ne maitrisons pas la technologie ; au contraire, la
technologie nous maitrise, comme en témoignent des phénomenes tels que I'addiction aux réseaux sociaux.

Le défi de I’'humanité n’est pas d’éliminer la technologie, car elle est une extension de I'étre humain et est
indispensable a la survie moderne. Cependant, il est fondamental de retrouver 'empathie et la fraternité. Le
sentiment fraternel a diminué et il est nécessaire de construire des ponts pour dialoguer et vivre la vie de
maniére plus épanouie.

David Arrieta Lopez
128



Références

® Fromm, E. (1956). L'art d’aimer. Harper & Row.

e May, R. (1969). Love and Will. WW. Norton & Company.
e Yalom, I. (1980). Existential Psychotherapy. Basic Books.

129



The Word ‘Brother’ Among Freemasons is More Than A Name

by Julian Rees

1 mai 2024

Dust as we are, the immortal spirit grows

Like harmony in music; there is a dark
Inscrutable workmanship that reconciles
Discordant elements, makes them cling together
In one society.

William Wordsworth

| was reminded recently that twists of fate can work in many and curious ways. Young Erwin (name changed)
came from Germany in the 1930s to study medicine at Cambridge and so survived the Holocaust in which
most of his family perished.

Erwin graduated and was commissioned into the Royal Army Medical Corps, later becoming a prominent
member of the medical profession in this country. He was also initiated into Freemasonry and in time became
a member of a German-speaking lodge in London. This lodge, because of its international status, made and
received regular visits to and from lodges in continental Europe, mostly in Germany, but Erwin could not be
persuaded to join any of the visits to the country of his birth, not out of any direct hatred, but simply due to
a very uncomfortable feeling in the company of anybody he felt might, even remotely, have had a part in the
terrible events surrounding the Holocaust. His friends in the lodge tried to persuade him to join them on one
such visit, and he finally, reluctantly, agreed.

The experience proved, in his own words, almost unbearable. He had an aversion to almost all the places
they went, almost all the people they met. True, the bonds of the brotherhood of Freemasonry did a lot to
diminish these effects, but overall the visit was not a success from his own personal standpoint. He told me
that he found himself standing in the street looking at the people around him and thinking ‘were you perhaps
one of them?’ and again ‘perhaps you?’ or ‘you look as though you might have ... * The twists of our
imagination in a situation like that are indeed cruel. Erwin made up his mind not to repeat the experience.

Over the years which followed, the reciprocal visits continued. The lodge received a visit from a lodge in
Frankfurt. The Master of the lodge, Wolfgang (name also changed), of a similar age to Erwin, had grown up
in a different part of Germany, had been to university, and like thousands of his countrymen was called up to
fight in what everybody had been led to believe was a good cause. He described to me his sense of dawning
horror, in 1945, on learning of the atrocities of the Third Reich.

Wolfgang struck up a more than casual friendship with Erwin. At some point, Erwin invited Wolfgang to stay
with him at his home in London, and the friendship deepened. Eventually, Wolfgang asked Erwin why it was
that he never accompanied the lodge on its visits to Germany, and after a while Erwin told him. Wolfgang
didn’t try to persuade him against his will. But some time later he said to him: ‘Look, | cannot begin to imagine
what you suffer because of the Holocaust, and | cannot of course argue against the feelings it has implanted

130



in you against my countrymen, but you and | meet on the square, and the bonds of our brotherhood rise
above everything else. In our lodges, you and | are one. Outside the lodge, there may be all kinds of influence
that could divide us, but if you can surmount those obstacles which alienate you from my country, | can tell
you that you will be the richer for it. If you give in, and allow mistrust and hatred to take up residence, the
evil-doers will have won the victory.

‘ | don’t have to tell you that faced with the
2 ‘ shining light of such a truth Erwin started to

heal. He subsequently made many visits to
Germany — masonic and otherwise — made
many good and lasting friendships, was

Blood is*thiekér/

than water. B!utﬁ 2] ' decorated by the United Grand Lodges of
nothing’s thiCiiEf o ouell Germany for services to Freemasonry and

iy came to be grateful to Wolfgang for his gentle
than brotherhood. A

This is only a passing example perhaps of what our answer can be to man’s inhumanity to man. Are we to be
forever crushed by evil and allow it to distort our lives, or to show what Immanuel Kant called ‘man’s
limitless capacity for good’? An outrage perpetrated against humanity from any quarter merits areal
humanitarian involvement on our part to right the wrong. We should not lose sight of the fact that in a
uniquely masonic way, the same spirit that united Erwin and Wolfgang to such good effect on a personal level
does inspire men and women everywhere to acts of understanding, tolerance and reconciliation.

Julian Rees

‘ .
-’ /
)
>
=

Pour les Francs-macgons, « Frére » n’est pas un vain mot !
par Julian Rees
« Dans la poussiére que nous sommes, l'esprit immortel se développe comme
I'harmonie dans la musique ; il y a une obscure et impénétrable alchimie qui réconcilie

les éléments discordants, les fait s'harmoniser ensemble dans une seule société. »

William Wordsworth

I m’a récemment été rappelé que les voies du destin sont souvent variées et étonnantes.

131



Dans les années 30, le jeune Erwin (le nom a été changé), a quitté I'Allemagne pour étudier la médecine a
Cambridge, et a ainsi échappé a I’'holocauste ou la plupart des membres de sa famille ont péri.

Une fois diplomé, Erwin fut affecté au service de santé de 'armée de Sa Majesté puis, plus tard, il devint un
membre éminent du corps médical en Grande bretagne. Il fut aussi initié en Franc-maconnerie et devint
ensuite membre d’une Loge de langue allemande a Londres. De par son statut international, cette Loge
rendait visite et recevait régulierement des Loges d’Europe continentale, principalement d’Allemagne, mais
Erwin n’acceptait jamais de participer aux visites dans son pays d’origine. Ce n’était pas parce qu’il le haissait,
mais parce qu’il se sentait mal a I'aise en compagnie de gens qui auraient pu, méme de loin, participer a
guelgue événement que ce soit en rapport avec I’holocauste. Ses freres de Loge s’attachérent a le convaincre
de les accompagner dans une de ces visites, et, non sans réticence, il finit par accepter.

Selon ses propres mots, cette expérience s’avéra presque insupportable. Il ressentait une forme d’aversion
pour presque tous les endroits visités et pour presque toutes les personnes rencontrées. Bien sir, les liens
de la fraternité magonnique atténuerent grandement ces impressions négatives, mais globalement, la visite
ne fut pas un grand succés de son point de vue. Il me raconta que, dans la rue, il regardait les gens autour de
lui en pensant « étiez-vous I'un d’entre eux ? », et « vous, peut-étre ? », ou encore « vous avez |'air d’avoir
été 'un d’entre eux » ... Les pieges de notre imagination sont parfois cruels dans ce genre de situation. Erwin
décida de ne plus refaire I'expérience.

Dans I'lannée qui suivit, les visites réciproques se poursuivirent et la Loge accueillit une Loge de Francfort.
Son Vénérable Maitre, Wolfgang (le nom a aussi été changé), avait a peu prés le méme age qu’Erwin. Il avait
grandi dans différentes régions d’Allemagne, avait fait 'université et, comme des milliers de ses concitoyens,
avait été enrélé dans I'armée et avait combattu pour ce qu’on lui avait présenté comme une juste cause. Il
me raconta I’horreur qui I'avait envahi quand, en 1945, il apprit les atrocités commises par le 111° Reich.

Wolfgang noua avec Erwin une amitié rien moins que superficielle. A un moment donné, Erwin invita
Wolfgang a demeurer chez lui a Londres et leur amitié s’en trouva renforcée. Un beau jour, Wolfgang
demanda a Erwin pourquoi il n"laccompagnait jamais la Loge dans ses visites en Allemagne et, aprés quelques
hésitations, Erwin lui expliqua. Wolfgang ne chercha pas a le faire changer d’avis. Cependant, un peu plus
tard, il lui dit: « Ecoute : je ne peux sans doute pas imaginer la souffrance que tu ressens a propos de
I’holocauste, et je ne peux pas non plus lutter contre les sentiments que cela a engendré chez toi envers mes
compatriotes, mais toi et moi nous sommes rencontrés entre équerre et compas, et les liens de notre
fraternité sont plus forts que tout le reste. En Loge, toi et moi ne faisons qu’un. En-dehors de la Loge, il y a
toutes sortes d’influences qui pourraient nous diviser, mais si tu peux surmonter les obstacles qui te rendent
hostile envers mon pays, je peux t'affirmer que cela t’enrichira. Si tu abandonnes et que tu te laisses envahir
par la défiance et la haine, alors, ce sont les malfaisants qui auront gagné ».

Face a la lumiére éclatante de cette vérité, je n'ai pas besoin de vous dire qu’Erwin a commencé a guérir. Par
la suite, il fit plusieurs visites en Allemagne (magonniques et autres), y noua nombre d’amitiés sincéres et
durables, fut décoré par les Grandes Loges Unies d’Allemagne pour services rendus a la Franc-macgonnerie,
et témoigna a Wolfgang toute sa gratitude pour son intervention bienveillante.

Cela n’est qu’un exemple de ce que peut étre notre réponse a I'inhumanité des hommes envers d’autres

hommes. Sommes-nous condamnés a céder a la pression du mal et a lui permettre de détruire nos vies, ou

sommes-nous capables de manifester ce qu’Emmanuel Kant appelait « I'infinie aptitude de ’homme a faire

le bien » ? Un outrage perpétré contre I'humanité, d’ou qu’il vienne, nécessite un véritable engagement
132



humanitaire pour réparer le mal. Ne perdons jamais de vue que dans cette approche spécifiqguement
maconnique, le méme esprit qui sut réunir Erwin et Wolfgang et produire chez eux un effet positif sur le plan
personnel doit inspirer chez les hommes et les femmes de tous horizons des actes de compréhension, de
tolérance et de réconciliation.

Julian Rees

133



Quel Bien commun pour la Fraternité universelle ?

par Mateo Simoita

. , e s
e —— Dés que l'on se penche sur la problématique de la fraternité, on

aboutit a ses deux dimensions :

Fraternité verticale

-~
o

- la fraternité horizontale, le plus souvent de proximité, mais pouvant

~

prendre une extension importante comme cela se déroule lors de
3 grandes catastrophes,
Entraide N\ care
i - la fraternité verticale permet une transcendance que l'on rencontre

Fraternité horizontale

le plus souvent dans le phénomene religieux. Cette fraternité verticale

La Fraternité et ses deux composantes
prend tout son sens avec le concept du bien commun.

Ily a donc une multitude de fraternités horizontales et verticales mais point de fraternité universelle. Celle-
ci reste, jusqu’a maintenant, un mythe qui fait réver.

La seule possibilité de rendre vivante la fraternité universelle ne serait-elle pas de créer un Bien commun
qui permette a tous les étres humains de cette planéte de se retrouver dans une relation fraternelle
verticale, dynamique et constructive.

Le Bien commun qui pourrait étre accessible et compréhensible pour toutes et tous ne pourrait-il pas étre
notre planéte, qu’autrefois on attribuait a la déesse Gaia ?

Il'y a suffisamment de dangers qui s'accumulent a I’horizon pour que tous les étres humains de cette planéte
s‘approprient sa protection et sa sauvegarde !

Pour que ce Bien commun nous rapproche en Fraternité, deux précautions me semblent indispensables :

- d’une part, ne pas en faire un motif de division ; en qualité de Bien commun, la Terre serait un objet d'amour
et de protection commune.

- d’autre part, le mettre sous l'autorité morale d’un comité international de personnalités respectées et
reconnues.

Progressivement les peuples se rapprocheraient, les frontieres deviendraient amicales, les guerres n’auraient
plus de raison d’étre, les gouvernances s’apaiseraient : la Fraternité ferait son ceuvre !

Les religions continueraient et les non-croyants n‘auraient plus peur de se dévoiler !
Une autre vie serait possible !

Fraternité !

Mateo Simoita

134



11 criteres pour affirmer qu'un groupe humain
a un mode de fonctionnement qui respecte le principe de fraternité

La fraternité n’est ni un simple sentiment ni un slogan : c’est un principe de fonctionnement collectif observable. Se
proclamer « fraternel » ou se référer a la fraternité, c’est facile mais cela ne prouve rien ! La fraternité est un mode
relationnel qui exige de respecter certains principes !

La fraternité n’est pas réduite a in comportement personnel. Elle est un qualificatif qui concerne le fonctionnement
d’un groupe humain quelle que soit sa taille. A I'’échelle de ’lhumanité, le but a atteindre est la fraternité universelle
qui ne pourra exister que si un bien commun est reconnue par toutes et tous.

On peut affirmer qu’un groupe humain respecte réellement le principe de fraternité lorsqu’un ensemble cohérent de
critéres structurels, relationnels et éthiques est réuni. Ces critéres sont issus des travaux des philosophes et des
sociologues qui ont travaillé sur ce theme (cf le 1°" article de ce recueil).

A. Trois Critéeres relationnels
1. Ladignité pour tous :
e Aucun membre n’est traité comme intrinsequement supérieur ou inférieur.
e Les différences de statut, d’ancienneté ou de fonction n’affectent pas la considération humaine.
e La parole de chacun peut étre entendue sans disqualification a priori.
e |a critique porte sur les actes ou les idées, jamais sur la valeur de la personne.

2. Lareconnaissance mutuelle
e Chaque membre est reconnu comme fin en soi, non comme simple moyen.
e Les contributions, méme modestes, sont visibles et reconnues.
e Llidentité singuliere n’est pas écrasée par le collectif.
e Sont considérés comme anti-fraternels : instrumentalisation, mépris discret, invisibilisation.

3. La Bienveillance active
e La bienveillance n’est pas seulement une absence d’agressivité, mais une intention positive.
e Les erreurs appellent aide et correction, non humiliation ou exclusion immédiate.
e Le groupe cherche a faire grandir ses membres.

B. Trois critéres structurels liés au fonctionnement du groupe ou de la communauté :

135



1. Des regles justes et partagées
e Lesregles sont connues, explicites, stables.
e Elles s'appliquent de la méme maniére a tous, y compris aux élus et responsables.
e Les sanctions (si elles existent) sont proportionnées et expliquées.

2. la participation réelle
e Les membres ont un pouvoir effectif d’expression et d’influence.
e Les décisions importantes ne sont pas confisquées par une minorité opaque ; la démocratie directe
doit étre privilégiée.
e Le désaccord est possible sans mise a |'écart.
e La fraternité suppose le droit au désaccord loyal.

3. La transparence morale
a. Les finalités du groupe sont claires.
b. Les rapports de pouvoir sont assumés, non dissimulés sous un discours affectif.
c. Les conflits d’intéréts sont reconnus et traités.
d. Lafausse fraternité adore l'opacité.

C. Trois critéres éthiques

1. Souci du plus vulnérable
e Le groupe se juge a la maniere dont il traite ses membres fragiles, nouveaux ou en difficulté.
e Les plus forts ne prospérent pas au détriment des plus faibles.
e Principe clé : la fraternité se mesure toujours par le bas.

2. Une responsabilité partagée
e Chacun se sent partiellement responsable du climat collectif.
e Les probléemes ne sont pas systématiquement externalisés ou personnalisés.
e Le groupe sait dire « nous » face a ses échecs.

3. Une Finalité non exclusive
e Le groupe n’existe pas contre les autres.
e |l ne fonde pas sa cohésion sur un ennemi, un bouc émissaire ou une idéologie de pureté.
e Lappartenance ne détruit pas I'ouverture.
e Une fraternité qui a besoin d’exclure pour exister est déja dévoyée.

D. Deux criteres dynamiques

1. La capacité a traverser les conflits
e Le conflit n’est ni nié ni dramatisé.
e Des mécanismes existent pour restaurer le lien aprés tension.
e Larupture n'est pas la premiére réponse.

2. Lafidélité dans le temps
e La fraternité ne disparait pas quand l'utilité ou I'enthousiasme baisse.
e Les membres ne sont pas abandonnés dés qu’ils cessent d’étre « rentables ».

Pour conclure
Un groupe est fraternel lorsque ses membres sont liés par une égalité de dignité, une responsabilité
réciproque et une volonté active de préserver le bien commun, méme dans le désaccord ou la difficulté.

Mateo Simoita
136



